RECENSIONI

Religione

FRANCESCO GIOSUE VOLTAGGIO - FRANCEScO Paoro CiGLIA, Nella tempesta
Dio. Sul dolore, tra Bibbia e filosofia, Prefazione di Fabrice Hadjadj, San
Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2023, pp. 272.

Gli autori del volume sono il biblista e archeologo Francesco Giosué Voltag-
gio ¢ il filosofo Francesco Paolo Ciglia. Essi scandagliano la vicenda di Giob-
be avvalendosi delle risorse ermencutiche offerte dall’antropologia filosofica e
dalla letteratura, oltre che dalla Bibbia e da varie fonti della cultura religiosa
ebraica (Mishnah, Talmud, Midrash etc). Comunque, a corroborare la riflessione
svolta dai due studiosi ¢ soprattutto André Neher, autore de L ‘esilio della parola.
Dal silenzio biblico al silenzio della parola. Neher coniuga una conoscenza non
comune dell’universo religioso ebraico con una marcata attitudine ad affronta-
re «alcune delle questoni filosofiche tra le piu urgenti ¢ brucianti che la nostra
contemporaneita ha posto e pone sotto i nostri occhi (Ciglia, p. 15). Il silenzio
che, sino alla teofania finale, Dio oppone a Giobbe ¢ letto dal filosofo ebreo sullo
sfondo del silenzio divino nei campi di sterminio nazisti. Un silenzio, questo,
che nelle sue parole assume una «dimensione demoniaca» (Neher, cit. p. 56),
allorché Auschwitz ha introdotto nella storia «una categoria inedita della mortey.

Francesco Paolo Ciglia scrive che il libro «tenta di gettare un ponte [...] sul
vero e proprio abisso che intercorre, distanziandole infinitamente, fra le galassie
geo-storiche, linguistiche, culturali, concettuali e religiose entro cui si muovono,
da un lato, le Scritture bibliche dell’ Antico e del Nuovo Testamento, dall’altro, la
ricerca filosofica che innerva I’intera civilta occidentale» (p. 13). Rispetto ai libri
sapienziali piu antichi, Giobbe assume un carattere peculiare, che ne arricchisce i
motivi di interesse per i lettori di ogni epoca. Il redattore dei Proverbi testimonia
una salda adesione alla dottrina tradizione della retribuzione terrena del bene e
del male, quello di Giobbe attesta invece che la credenza in tale dottrina si ¢ resa
alquanto problematica.

Per Francesco Giosu¢ Voltaggio, Giobbe prende avvio «dalla convinzione
che Dio ¢ buono ¢ che la sua opera ¢ perfetta [...] proprio per questo egli non
puo capire la sua sofferenza, perché la considera inconciliabile con la sua convin-
zione interiore» (p. 54). La discrasia tra le implicazioni esistenziali della propria
fede e I’inanticipabile drammaticita delle sue vicissitudini pone il personaggio
biblico in una condizione interiore che la psicologia odierna denominerebbe dis-
sonanza cognitiva.

In Giobbe, il giusto soffre modo sproporzionato rispetto alle colpe che, pure,
egli imputa a sé stesso. La sofferenza del giusto da a pensare gia ai filosofi greci,
soprattutto a Platone. Se, nel colloquio con Dio, Satana insinua il sospetto che
Giobbe sia giusto perché consegue, in contropartita, una messe di benedizioni
celesti (Gb 1,9-11), nella Repubblica Glaucone dubita che il giusto sia tale «per
amore della giustizia o dei doni e degli onori». Voltaggio nota che qui viene
messa in questione la gratuita della giustizia (p. 28; cfr. p. 44).

Humanitas 80(4/2025) 562-568



Recensioni 563

La rivelazione biblica rende quanto mai grave lo scandalo suscitato dal do-
lore innocente. Uno scandalo siffatto non puo in alcun modo essere tacitato da
argomentazioni filosofiche confortanti, espresse segnatamente dalle Conso-
lationes degli stoici. Nelle parole di Hans Jonas, quella rivelazione denuncia
inesorabilmente i limiti di qualsivoglia teodicea che, dopo Auschwitz, intenda
salvaguardare, al contempo, la giustizia e 1’onnipotenza del Dio biblico: per il
filosofo, Egli «ha rinunciato alla sua potenza» (Jonas, cit., p. 7). Da parte sua,
Martin Buber scrive che Dio si ¢ “eclissato” nell’orizzonte spirituale del Nove-
cento europeo. Per André Neher la Sua parola ¢ «andata in esilio». La tempe-
rie spirituale dell’epoca attesta «la totale incapacita di guardare I’altro uomo in
quanto uomo, in quanto altro». Essa ¢ segnata dal «silenzio di Dio, nel senso che
davanti a una tragedia simile — lo sterminio di un intero popolo e la sofferenza
degli innocenti — non solo I’'uomo rimane senza parole, ma anche Dio sembra
sbiadire» (Voltaggio, p. 26), appare «disarmato» nelle parole del vescovo cat-
tolico Klaus Hemmerle (cit., p. 162). Tuttavia, durante un altro esilio — a Babi-
lonia — Israele ha sperimentato che dall’eclissi della Parola «nascera la luce del
Messia che redimera il popolo e compira le promesse di ritorno, restaurazione
e riedificazione del tempio» (Voltaggio, p. 41). André Neher crede che proprio
nelle epoche di eclissi e di silenzio, Dio intenda incontrare 1’uomo. L’esilio della
parola costituisce quindi un punto di inflessione della storia che puo preludere a
un nuovo inizio, all’apertura di una “porta” che dischiuda una relazione rinno-
vata tra Dio e I"'uomo. Nel saggio Etre juif aprés Auschwitz, I’autore scrive che,
dopo la Shoah, all’ebreo ¢ affidata la missione di farsi «il porta-parola e il porta-
silenzio di sei milioni di uomini».

Sebbene Giobbe non sia ebreo e i studiosi discutano ancora sulla sua etnia,
secondo Martin Buber egli incarna in modo singolare ’attitudine religiosa pro-
pria dell’uomo biblico. Si tratta della emunah, ovvero della fede/fiducia che per
il filosofo, come per I’amico Franz Rosenzweig, si conferma (sich bewdhrt)
nel sostenere ogni prova inviata dal Signore. In effetti, nella loro versione/Ver-
deutschung della Scrittura, Buber ¢ Rosenzweig traducono la parola ebraica
tzaddigq con “confermato” anziché con “giusto”. Il confermato ¢ «l’uomo che,
confidando nel Dio fedele, si affida a lui». Per Buber, inoltre, Giobbe vive nel-
la fede dei profeti: nel vissuto della derelizione — quando Dio sembra essersi
“dimenticato” di lui — anche il profeta puo giungere a “contendere” con Dio, e
puo’ persino invocare la morte. Si pensi allo stato d’animo di Elia, perseguitato
dalla regina Gezabele ed errabondo nel deserto, dopo aver trionfato sui sacerdoti
di Baal (/Re 19,3-8). Da parte sua, pur nel «chiamare a giudizio Dio», Giobbe
permane saldo nella emunah e non dismette mai la speranza. E neppure André
Neher deflette dalla speranza. Egli spera sempre in un futuro affidato alla liberta
dell’vomo, persino dopo Auschwitz ¢ dopo Hiroshima.

Come gli autori di Nella tempesta Dio pongono in rilievo, in Giobbe si deli-
nea non soltanto il destino personale di un uomo giusto, in quanto si profila sul-
lo sfondo la «sofferenza sovrapersonale» patita dal popolo ebraico a Babilonia.
Nell’io di Giobbe converge dunque I’Io collettivo di Isracle: egli ¢ personalita



564 Recensioni

corporativa: «in lui Israele vede la sua smisurata sofferenza, specialmente quel-
la dell’esilio e del post-esilio» (Voltaggio, p. 42). Martin Buber scrive che per
Giobbe e per il popolo in esilio, i quali riconducono al Signore I’origine e il senso
di ogni loro esperienza, la domanda «Perché soffro/soffriamo?», non ¢ una que-
stione filosofica, bensi una domanda religiosa che riguarda 1’agire di Dio. Essa
si declina, pitu concretamente, nella forma: «Perché Dio mi fa/ci fa soffrire?».
E, in una prospettiva antropologica ancora piu ampia, Giobbe rappresenta ogni
uomo: il dolore ¢ «compagno di viaggio» di ogni essere umano, che non puo non
chiedersi: unde malum? (Voltaggio, pp. 21-35).

La filosofa Maria Zambrano ama scrivere che il dolore «non ci lascia mai
orfani». Se il dolore accompagna in modo irremissibile la vita umana, per I’'uomo
di fede ¢ plausibile credere che Dio stesso ne sia partecipe. Per Emmanuel Levi-
nas, nell’ascoltare la preghiera dell’uomo sofferente, Egli stesso patisce quella
sofferenza (Voltaggio-Ciglia, p. 162-163). Qui il dolore umano ¢ quasi il sacra-
mento del dolore di Dio. Invero, I’attitudine fondamentale del Dio dei profeti
biblici ¢ il pathos per le vicissitudini umane, come ha posto in luce Abraham
Joshua Heschel, altro protagonista del pensiero ebraico del secolo scorso.

Dinanzi all’eccesso della sofferenza patita dal giusto, innumerevoli uomini di
fede potrebbero unirsi al grido del Tritoisaia: «Se tu squarciassi il cielo e scen-
dessi!» (Is 63,19). E, in Giobbe, il silenzio del Signore viene infine squarciato
dalla Voce che giunge «dalla tempesta» (Gb 38,1). Dio ¢ nuovamente vicino al
protagonista, gli fa percepire la sua Presenza. Per I'uomo di fede, essa ¢ ancora
piu importante della risposta alle domande che egli stesso ha rivolto al suo Si-
gnore allorché era immerso nel dolore. Se, nell’incipit della Elegia Prima, Rilke
dubita che il suo grido possa essere udito dalle schiere degli angeli, Giobbe, da
testimone della emunah, non ha mai smesso di sperare che, ancora piu in alto, il
Signore, dal Suo trono, rispondesse al grido della propria angoscia.

In Giobbe, il dramma del protagonista ¢ incastonato tra un prologo surreale e
un epilogo fiabesco. Maria Zambrano ha scritto che 1'uno e 1’altro conferiscono
all’intera vicenda il fascino di una favola orientale. Giobbe sembra all’autrice
«una sacra rappresentazione, una ‘“Passione” vissuta in sogno»: dopo esser stato
ridotto, per una sorta di scommessa tra Dio e Satana, a un «viscere che gemey, il
protagonista viene prodigiosamente reintegrato nell’abbondanza dei favori divi-
ni. Per la filosofa spagnola, se il silenzio di Dio non fosse stato squarciato dalla
Voce che promana dalla tempesta, la vicenda di Giobbe avrebbe potuto costituire
I’archetipo di ogni tragedia.

Nel prologo del libro, Giobbe ¢ descritto quale uomo straordinariamente
favorito dalle benedizioni divine: sinora, il Signore ha sempre vegliato sulla
sua tenda. Il Trascendente, il Lontano, ¢ stato sempre vicino a lui. Egli ¢ il Dio
lontano-e-vicino, per Franz Rosenzweig come per il poeta medievale Yehudah
haLevy. Da parte loro, Voltaggio e Ciglia scrivono che Dio ¢ «il Trascendente
totalmente immanente e I'Immanente totalmente Trascendente, pienczza che si
svuota per amore senza perdere nulla della sua pienezza» (p. 234). Tuttavia, nella
prova — privato di tutto, fuorché di un corpo piagato e della coscienza dei propri



Recensioni 565

mali — Giobbe sente il Signore tremendamente vicino (¢ Egli stesso a opprimer-
lo) eppure abissalmente lontano. («Ecco, mi passa vicino e non lo vedo,/ se ne va
e di lui non mi accorgo»: Gb 9,11).

Parola e silenzio costituiscono parole chiave del testo di Giobbe. Va posto
in rilievo, tra I’altro, il significato del silenzio e della parola degli amici del
protagonista. Quando costoro si ap-prossimano a lui e ne condividono il silen-
zio, lo rispettano nel suo dolore. Allorché proferiscono i loro discorsi prolissi, si
rendono lontani da lui e, anzi, ne diventano i «consolatori molesti» (Gb 16,1).
Poiché il Signore punisce I’empio, a loro giudizio Giobbe non deve far altro che
tornare a Lui, riconoscendo le proprie colpe. Cosi, essi seguono la dottrina della
retribuzione individuale del bene e del male, espressa in Ezechiele. L’esperienza
storica di Israele contraddice tale dottrina: le catastrofi si abbattono su giusti ed
ingiusti, mentre molti tra gli empi continuano a prosperare.

Dopo la lunga attesa del protagonista, I’ Altissimo si rivela quale Parola che
prorompe nella tempesta. La Parola non risponde ai quesiti concitati di Giobbe;
in essa Dio si ri-vela, non scioglie il mistero. Comunque, Egli cor-risponde alle
attese piu profonde del protagonista. Ora Giobbe conosce Dio («lo ti conoscevo
per sentito dire,/ ma ora i miei occhi ti vedono»: Gb 42,5). A lui basta la presenza
del Signore, che vegliera di nuovo sulla sua tenda.

In Giobbe la teofania ¢ «nella tempesta», ma 1’ Altissimo si puo rivelare anche
in modalita profondamente diverse. Come notano Voltaggio e Ciglia, al riguardo
le vicissitudini di Elia sono estremamente significative. Presso 1’Oreb, Dio non
gli si rivela nel vento impetuoso, nel terremoto o nel fuoco, bensi in una «voce
di silenzio sottile» (/Re 19,12). L’ossimoro, comprendendo in sé il silenzio e la
voce, pone in luce il carattere paradossale e inanticipabile della rivelazione. Dio
si rivela «cosi come Egli vuole». Anche per Luigi Pareyson, 1’espressione rivolta
da Jahweh a Mosé sull’Oreb (ehyeh asher ehyeh: Es 3,14) allude, tra 1’altro, alla
liberta assoluta di Dio quanto al modo di rivelarsi all’'uomo.

Infine, come ogni essere umano, anche Giobbe morira, «vecchio e sazio di
giorni» (Gb 42,17). Non si squarcia ancora il velo del mistero che inerisce al
destino ultimo dell’'uomo. Altri dubbi rimangono irrisolti: Giobbe pud ringra-
ziare Dio perché raddoppia la consistenza dei suoi armenti e lo rende padre di
altri dieci figli. Tuttavia, ¢ plausibile chiedersi se cio basti a sanare il dolore di
quest’uomo per la morte prematura dei dieci figli della giovinezza. La sua sara
forse una felicita senza ombre? Ne dubita, tra gli altri, Luigi Pareyson, che ha
conosciuto il dolore per la morte di una figlia (Voltaggio-Ciglia, p. 156). Per
questo e altri dubbi irrisolti, anche al lettore odierno, come a Nietzsche, il libro
di Giobbe appare come «una nube carica di interrogativi».

Nunzio Bombaci



566 Recensioni

ANDREA ANNESE - FRANCESCO BERNO - DANIELE TRIPALDI (eds.), I codici di
Nag Hammadi. Prima traduzione italiana integrale, Carocci, Roma 2024,
pp- 712.

Nel dicembre 1945, nei pressi dell’odierna localita egiziana di Nag Hammadi
furono rinvenuti dodici codici, piu alcuni singoli fogli di un tredicesimo, vergati
in diversi dialetti copti tra la seconda meta del 1v secolo e ’inizio del v. I cir-
ca cinquanta trattati in essi contenuti, perlopiu traduzioni di originali greci e in
buona parte non ancora noti da altre fonti, sono presentati per la prima volta in
traduzione italiana integrale nel volume, edito da Carocci, curato da Andrea An-
nese, docente di Storia del cristianesimo all’Universita “Alma Mater Studiorum”
di Bologna, Francesco Berno, che insegna Storia del cristianesimo all’Universita
“La Sapienza” di Roma, e Daniele Tripaldi, docente di Filologia ed esegesi neo-
testamentaria e di Lingua e letteratura copta all’Universita “Alma Mater Studio-
rum” di Bologna, in collaborazione con altri sedici studiosi.

I codici di Nag Hammadi, il piu importante ritrovamento papiraceo del No-
vecento insieme ai rotoli di Qumran, hanno avuto fin dalla tarda antichita una
diffusa influenza su movimenti religiosi e ambienti monastici, € ampia eco nella
produzione letteraria, sia scientifica sia divulgativa ¢ romanzesca. Questa prima
traduzione italiana integrale arricchisce il repertorio di traduzioni gia edite, par-
ziali in molte lingue e complete in inglese, francese, tedesco e spagnolo. Obietti-
vo del volume, dichiarato dai curatori nell’ Introduzione, ¢ fornire a un pubblico
non solo specialista uno strumento di consultazione aggiornato e filologicamente
accurato. Appositi segni diacritici indicano nel testo la suddivisione delle pagine
e gli intervalli di linea dei manoscritti, per permettere citazioni accurate secondo
la consuetudine scientifica vigente. A ciascun testo ¢ premessa una breve intro-
duzione che ne descrive la struttura e le caratteristiche materiali, ne ricostruisce,
ove possibile, le coordinate cronologiche e geografiche di composizione e ricapi-
tola le principali questioni filologiche e interpretative. Una bibliografia essenzia-
le propone approfondimenti specifici per ciascun trattato, e un apparato di note
volutamente non sistematico scioglie i nodi piu complessi per I’interpretazione
linguistica ma non — per scelta dichiarata dei curatori — contenutistica. Soppe-
risce a cio un’ampia bibliografia finale plurilingue. Per le traduzioni, nuove o
riviste, in alcuni casi basate su trascrizioni gia pubblicate in studi autorevoli, ¢
stata lasciata liberta ai singoli traduttori, con I’indicazione comune di «orientare
la resa su una lettura “moderna™ (p. 19). In corrispondenza di alcuni termini
significativi le cui implicazioni rischiano di perdersi in traduzione, ¢ riportato fra
parentesi 1’originale copto in traslitterazione.

I trattati sono per la maggior parte ascrivibili allo gnosticismo, categoria di
conio moderno che designa scuole di pensiero fiorite tra 11 e 11 secolo e accomu-
nate, pur nelle reciproche differenze, da «una concezione pitt 0 meno esplicita-
mente dualista del cosmo, dell’essere umano e soprattutto della divinitay, e dal-
I’«idea che alcuni esseri umani abbiano uno specifico legame ontologico con la
divinita» (p. 17). Anche quando mancano riferimenti espliciti allo gnosticismo,



Recensioni 567

¢ ricorrente nei testi il rimando a una conoscenza trasmessa in segreto a pochi
eletti, contrapposta all’insegnamento ufficiale della Chiesa e requisito essenziale
per la salvezza. Nella Lettera apocrifa di Giacomo (NHC 1,2; pp. 27-39), Pie-
tro e Giacomo sono destinatari prescelti di rivelazioni esoteriche precluse agli
altri apostoli: Pietro, che non ne coglie il vero significato, rappresenta la Gran-
de Chiesa, condannata all’ignoranza perché incapace di comprendere il senso
profondo dell’insegnamento di Cristo risorto; Giacomo, al contrario, incarna la
cerchia di eletti a cui spetta diffondere il messaggio del Salvatore. A questa di-
stinzione corrisponde, nell’Apocalisse di Pietro (NHC v11,3; pp. 469-476), quella
tra il vero Gesu, vivente, e la sua sola parte corporea sofferente in croce, che
raccoglie attorno a sé un gruppo di cristiani associati nel nome di un morto. La
discendenza delle dottrine gnostiche dal cristianesimo ¢ suggerita dal costante
rimando ai testi biblici, i cui racconti spesso fungono da canovaccio per un com-
mento o una riscrittura: ¢ il caso del trattato Sull ‘origine del mondo (NHC 11,5;
x1r,2; pp. 201-220), tradito da due diversi testimoni, che riscrive il Libro della
Genesi assommando saperi mitologici, teogonici ¢ cosmogonici di varia origine
per ricostruire gli albori dell’universo e del genere umano; o degli A##i di Pietro e
dei dodici apostoli (NHC v1,1; pp. 367-375), unico fra i testi del corpus a richia-
mare esplicitamente il genere degli atti, nel quale ¢ difficile individuare elementi
dottrinali in aperto contrasto con I’ortodossia cristiana. Nonostante la presenza
ricorrente di posizioni vicine allo gnosticismo, i trattati riflettono una pluralita
di tradizioni religiose e correnti di pensiero: il Trattato Tripartito (NHC 1,5; pp.
67-116), ben conservato e poco lacunoso, costituisce la piu sistematica esposi-
zione in tradizione diretta della dottrina valentiniana, mentre il codice NHC vi1
contiene scritti riconducibili alle rivelazioni di Ermete Trismegisto, di contenuto
sia astrologico, magico e alchemico sia piu propriamente filosofico, oltre a una
traduzione parziale e molto imprecisa del libro x della Repubblica di Platone
(NHC v1,5; pp. 401-405), opera di un traduttore inesperto o esito di una consa-
pevole reinterpretazione gnostica del mito della tripartizione dell’animo umano.

Conclude e completa il repertorio di testi una nota di Marta Addessi, cultrice
della materia in Egittologia e civilta copta all’Universita “La Sapienza” di Roma,
che riporta le sottoscrizioni di mano dei copisti presenti in sei dei tredici codici.
Questa consuetudine scribale, qui attestata per la prima volta in manoscritti copti
e divenuta abituale solo qualche secolo piu tardi, nasce dalla volonta di traman-
dare notizie relative al processo di copiatura e non di rado conserva traccia delle
circostanze di produzione e circolazione dei codici. Nessuno dei colofoni qui
presentati riporta informazioni cronologiche precise, e in uno soltanto figurano
nomi propri, probabilmente non attribuibili né al copista né al destinatario del
manoscritto; di grande interesse ¢ perod la sottoscrizione del codice sesto (NHC
v1,65,8-14; p. 659), in cui il copista giustifica la scelta di tramandare proprio quei
testi tra molti altri affini.

Il saggio conclusivo di Paola Buzi, docente di Egittologia e civilta copta
all’Universita “La Sapienza” di Roma, ricostruisce la collocazione dei codici
di Nag Hammadi nel contesto storico e socio-culturale dell’Egitto del v secolo,



568 Recensioni

all’interno del piu vasto panorama della letteratura copta. Nella societa bilingue
dell’epoca era in atto un processo di selezione delle forme espressive da tradurre
in copto tra quelle che, invece, avrebbero continuato a essere trasmesse solo in
greco: la traduzione dei codici di Nag Hammadi denota allora una volonta espli-
cita di acquisire questi testi alla cultura copta. Sebbene sia difficile risalire alle
origini della raccolta — forse da collocare in ambiente monastico —, ¢ plausibile
che i testi siano stati selezionati per interesse specifico piu che per ragioni di
appartenenza dei committenti a gruppi gnostici.

Il criterio della centralita del testo impronta le scelte compiute dai curatori del
volume, che denotano un lavoro filologico coerente e rigoroso, sia sui testi di piu
immediata comprensibilita, sia su quelli che risultano di difficile penetrazione
perché gravemente corrotti o, pur in assenza di lacune importanti, oscuri per con-
tenuto. Ugualmente, nelle decisioni di prediligere alle congetture la ricostruzione
delle parti di testo meglio conservate e di sacrificare il commento all’esigenza
di disporre di uno strumento unico ¢ completo, si riflette quello stesso interesse
per i testi che, nell’Egitto del 1v secolo, sembra sia stato all’origine della loro
trascrizione e trasmissione.

Martina Veraldi



