
Humanitas 80(4/2025) 562-568

Religione

Francesco Giosuè Voltaggio - Francesco Paolo Ciglia, Nella tempesta 
Dio. Sul dolore, tra Bibbia e filosofia, Prefazione di Fabrice Hadjadj, San 
Paolo, Cinisello Balsamo (MI) 2023, pp. 272. 

Gli autori del volume sono il biblista e archeologo Francesco Giosuè Voltag-
gio e il filosofo Francesco Paolo Ciglia. Essi scandagliano la vicenda di Giob-
be avvalendosi delle risorse ermeneutiche offerte dall’antropologia filosofica e 
dalla letteratura, oltre che dalla Bibbia e da varie fonti della cultura religiosa 
ebraica (Mishnah, Talmud, Midrash etc). Comunque, a corroborare la riflessione 
svolta dai due studiosi è soprattutto André Neher, autore de L’esilio della parola. 
Dal silenzio biblico al silenzio della parola. Neher coniuga una conoscenza non 
comune dell’universo religioso ebraico con una marcata attitudine ad affronta-
re «alcune delle questoni filosofiche tra le più urgenti e brucianti che la nostra 
contemporaneità ha posto e pone sotto i nostri occhi (Ciglia, p. 15). Il silenzio 
che, sino alla teofania finale, Dio oppone a Giobbe è letto dal filosofo ebreo sullo 
sfondo del silenzio divino nei campi di sterminio nazisti. Un silenzio, questo, 
che nelle sue parole assume una «dimensione demoniaca» (Neher, cit. p. 56), 
allorché Auschwitz ha introdotto nella storia «una categoria inedita della morte». 

Francesco Paolo Ciglia scrive che il libro «tenta di gettare un ponte […] sul 
vero e proprio abisso che intercorre, distanziandole infinitamente, fra le galassie 
geo-storiche, linguistiche, culturali, concettuali e religiose entro cui si muovono, 
da un lato, le Scritture bibliche dell’Antico e del Nuovo Testamento, dall’altro, la 
ricerca filosofica che innerva l’intera civiltà occidentale» (p. 13). Rispetto ai libri 
sapienziali più antichi, Giobbe assume un carattere peculiare, che ne arricchisce i 
motivi di interesse per i lettori di ogni epoca. Il redattore dei Proverbi testimonia 
una salda adesione alla dottrina tradizione della retribuzione terrena del bene e 
del male, quello di Giobbe attesta invece che la credenza in tale dottrina si è resa 
alquanto problematica. 

Per Francesco Giosuè Voltaggio, Giobbe prende avvio «dalla convinzione 
che Dio è buono e che la sua opera è perfetta […] proprio per questo egli non 
può capire la sua sofferenza, perché la considera inconciliabile con la sua convin-
zione interiore» (p. 54). La discrasia tra le implicazioni esistenziali della propria 
fede e l’inanticipabile drammaticità delle sue vicissitudini pone il personaggio 
biblico in una condizione interiore che la psicologia odierna denominerebbe dis-
sonanza cognitiva. 

In Giobbe, il giusto soffre modo sproporzionato rispetto alle colpe che, pure, 
egli imputa a sé stesso. La sofferenza del giusto dà a pensare già ai filosofi greci, 
soprattutto a Platone. Se, nel colloquio con Dio, Satana insinua il sospetto che 
Giobbe sia giusto perché consegue, in contropartita, una messe di benedizioni 
celesti (Gb 1,9-11), nella Repubblica Glaucone dubita che il giusto sia tale «per 
amore della giustizia o dei doni e degli onori». Voltaggio nota che qui viene 
messa in questione la gratuità della giustizia (p. 28; cfr. p. 44). 

RECENSIONI



Recensioni	 563

La rivelazione biblica rende quanto mai grave lo scandalo suscitato dal do-
lore innocente. Uno scandalo siffatto non può in alcun modo essere tacitato da 
argomentazioni filosofiche confortanti, espresse segnatamente dalle Conso-
lationes degli stoici. Nelle parole di Hans Jonas, quella rivelazione denuncia 
inesorabilmente i limiti di qualsivoglia teodicea che, dopo Auschwitz, intenda 
salvaguardare, al contempo, la giustizia e l’onnipotenza del Dio biblico: per il 
filosofo, Egli «ha rinunciato alla sua potenza» (Jonas, cit., p. 7). Da parte sua, 
Martin Buber scrive che Dio si è “eclissato” nell’orizzonte spirituale del Nove-
cento europeo. Per André Neher la Sua parola è «andata in esilio». La tempe-
rie spirituale dell’epoca attesta «la totale incapacità di guardare l’altro uomo in 
quanto uomo, in quanto altro». Essa è segnata dal «silenzio di Dio, nel senso che 
davanti a una tragedia simile – lo sterminio di un intero popolo e la sofferenza 
degli innocenti – non solo l’uomo rimane senza parole, ma anche Dio sembra 
sbiadire» (Voltaggio, p. 26), appare «disarmato» nelle parole del vescovo cat-
tolico Klaus Hemmerle (cit., p. 162). Tuttavia, durante un altro esilio – a Babi-
lonia – Israele ha sperimentato che dall’eclissi della Parola «nascerà la luce del 
Messia che redimerà il popolo e compirà le promesse di ritorno, restaurazione 
e riedificazione del tempio» (Voltaggio, p. 41). André Neher crede che proprio 
nelle epoche di eclissi e di silenzio, Dio intenda incontrare l’uomo. L’esilio della 
parola costituisce quindi un punto di inflessione della storia che può preludere a 
un nuovo inizio, all’apertura di una “porta” che dischiuda una relazione rinno-
vata tra Dio e l’uomo. Nel saggio Être juif après Auschwitz, l’autore scrive che, 
dopo la Shoah, all’ebreo è affidata la missione di farsi «il porta-parola e il porta-
silenzio di sei milioni di uomini». 

Sebbene Giobbe non sia ebreo e i studiosi discutano ancora sulla sua etnia, 
secondo Martin Buber egli incarna in modo singolare l’attitudine religiosa pro-
pria dell’uomo biblico. Si tratta della emunah, ovvero della fede/fiducia che per 
il filosofo, come per l’amico Franz Rosenzweig, si conferma (sich bewährt) 
nel sostenere ogni prova inviata dal Signore. In effetti, nella loro versione/Ver-
deutschung della Scrittura, Buber e Rosenzweig traducono la parola ebraica 
tzaddiq con “confermato” anziché con “giusto”. Il confermato è «l’uomo che, 
confidando nel Dio fedele, si affida a lui». Per Buber, inoltre, Giobbe vive nel-
la fede dei profeti: nel vissuto della derelizione – quando Dio sembra essersi 
“dimenticato” di lui – anche il profeta può giungere a “contendere” con Dio, e 
puo’ persino invocare la morte. Si pensi allo stato d’animo di Elia, perseguitato 
dalla regina Gezabele ed errabondo nel deserto, dopo aver trionfato sui sacerdoti 
di Baal (1Re 19,3-8). Da parte sua, pur nel «chiamare a giudizio Dio», Giobbe 
permane saldo nella emunah e non dismette mai la speranza. E neppure André 
Neher deflette dalla speranza. Egli spera sempre in un futuro affidato alla libertà 
dell’uomo, persino dopo Auschwitz e dopo Hiroshima. 

Come gli autori di Nella tempesta Dio pongono in rilievo, in Giobbe si deli-
nea non soltanto il destino personale di un uomo giusto, in quanto si profila sul-
lo sfondo la «sofferenza sovrapersonale» patita dal popolo ebraico a Babilonia. 
Nell’io di Giobbe converge dunque l’Io collettivo di Israele: egli è personalità 



564	 Recensioni

corporativa: «in lui Israele vede la sua smisurata sofferenza, specialmente quel-
la dell’esilio e del post-esilio» (Voltaggio, p. 42). Martin Buber scrive che per 
Giobbe e per il popolo in esilio, i quali riconducono al Signore l’origine e il senso 
di ogni loro esperienza, la domanda «Perché soffro/soffriamo?», non è una que-
stione filosofica, bensì una domanda religiosa che riguarda l’agire di Dio. Essa 
si declina, più concretamente, nella forma: «Perché Dio mi fa/ci fa soffrire?». 
E, in una prospettiva antropologica ancora più ampia, Giobbe rappresenta ogni 
uomo: il dolore è «compagno di viaggio» di ogni essere umano, che non può non 
chiedersi: unde malum? (Voltaggio, pp. 21-35).

La filosofa María Zambrano ama scrivere che il dolore «non ci lascia mai 
orfani». Se il dolore accompagna in modo irremissibile la vita umana, per l’uomo 
di fede è plausibile credere che Dio stesso ne sia partecipe. Per Emmanuel Levi-
nas, nell’ascoltare la preghiera dell’uomo sofferente, Egli stesso patisce quella 
sofferenza (Voltaggio-Ciglia, p. 162-163). Qui il dolore umano è quasi il sacra-
mento del dolore di Dio. Invero, l’attitudine fondamentale del Dio dei profeti 
biblici è il pathos per le vicissitudini umane, come ha posto in luce Abraham 
Joshua Heschel, altro protagonista del pensiero ebraico del secolo scorso.

Dinanzi all’eccesso della sofferenza patita dal giusto, innumerevoli uomini di 
fede potrebbero unirsi al grido del Tritoisaia: «Se tu squarciassi il cielo e scen-
dessi!» (Is 63,19). E, in Giobbe, il silenzio del Signore viene infine squarciato 
dalla Voce che giunge «dalla tempesta» (Gb 38,1). Dio è nuovamente vicino al 
protagonista, gli fa percepire la sua Presenza. Per l’uomo di fede, essa è ancora 
più importante della risposta alle domande che egli stesso ha rivolto al suo Si-
gnore allorché era immerso nel dolore. Se, nell’incipit della Elegia Prima, Rilke 
dubita che il suo grido possa essere udito dalle schiere degli angeli, Giobbe, da 
testimone della emunah, non ha mai smesso di sperare che, ancora più in alto, il 
Signore, dal Suo trono, rispondesse al grido della propria angoscia.

In Giobbe, il dramma del protagonista è incastonato tra un prologo surreale e 
un epilogo fiabesco. María Zambrano ha scritto che l’uno e l’altro conferiscono 
all’intera vicenda il fascino di una favola orientale. Giobbe sembra all’autrice 
«una sacra rappresentazione, una “Passione” vissuta in sogno»: dopo esser stato 
ridotto, per una sorta di scommessa tra Dio e Satana, a un «viscere che geme», il 
protagonista viene prodigiosamente reintegrato nell’abbondanza dei favori divi-
ni. Per la filosofa spagnola, se il silenzio di Dio non fosse stato squarciato dalla 
Voce che promana dalla tempesta, la vicenda di Giobbe avrebbe potuto costituire 
l’archetipo di ogni tragedia. 

Nel prologo del libro, Giobbe è descritto quale uomo straordinariamente 
favorito dalle benedizioni divine: sinora, il Signore ha sempre vegliato sulla 
sua tenda. Il Trascendente, il Lontano, è stato sempre vicino a lui. Egli è il Dio 
lontano-e-vicino, per Franz Rosenzweig come per il poeta medievale Yehudah 
haLevy. Da parte loro, Voltaggio e Ciglia scrivono che Dio è «il Trascendente 
totalmente immanente e l’Immanente totalmente Trascendente, pienezza che si 
svuota per amore senza perdere nulla della sua pienezza» (p. 234). Tuttavia, nella 
prova – privato di tutto, fuorché di un corpo piagato e della coscienza dei propri 



Recensioni	 565

mali – Giobbe sente il Signore tremendamente vicino (è Egli stesso a opprimer-
lo) eppure abissalmente lontano. («Ecco, mi passa vicino e non lo vedo,/ se ne va 
e di lui non mi accorgo»: Gb 9,11). 

Parola e silenzio costituiscono parole chiave del testo di Giobbe. Va posto 
in rilievo, tra l’altro, il significato del silenzio e della parola degli amici del 
protagonista. Quando costoro si ap-prossimano a lui e ne condividono il silen-
zio, lo rispettano nel suo dolore. Allorché proferiscono i loro discorsi prolissi, si 
rendono lontani da lui e, anzi, ne diventano i «consolatori molesti» (Gb 16,1). 
Poiché il Signore punisce l’empio, a loro giudizio Giobbe non deve far altro che 
tornare a Lui, riconoscendo le proprie colpe. Così, essi seguono la dottrina della 
retribuzione individuale del bene e del male, espressa in Ezechiele. L’esperienza 
storica di Israele contraddice tale dottrina: le catastrofi si abbattono su giusti ed 
ingiusti, mentre molti tra gli empi continuano a prosperare.

Dopo la lunga attesa del protagonista, l’Altissimo si rivela quale Parola che 
prorompe nella tempesta. La Parola non risponde ai quesiti concitati di Giobbe; 
in essa Dio si ri-vela, non scioglie il mistero. Comunque, Egli cor-risponde alle 
attese più profonde del protagonista. Ora Giobbe conosce Dio («Io ti conoscevo 
per sentito dire,/ ma ora i miei occhi ti vedono»: Gb 42,5). A lui basta la presenza 
del Signore, che veglierà di nuovo sulla sua tenda. 

In Giobbe la teofania è «nella tempesta», ma l’Altissimo si può rivelare anche 
in modalità profondamente diverse. Come notano Voltaggio e Ciglia, al riguardo 
le vicissitudini di Elia sono estremamente significative. Presso l’Oreb, Dio non 
gli si rivela nel vento impetuoso, nel terremoto o nel fuoco, bensì in una «voce 
di silenzio sottile» (1Re 19,12). L’ossimoro, comprendendo in sé il silenzio e la 
voce, pone in luce il carattere paradossale e inanticipabile della rivelazione. Dio 
si rivela «così come Egli vuole». Anche per Luigi Pareyson, l’espressione rivolta 
da Jahweh a Mosé sull’Oreb (ehyeh asher ehyeh: Es 3,14) allude, tra l’altro, alla 
libertà assoluta di Dio quanto al modo di rivelarsi all’uomo. 

Infine, come ogni essere umano, anche Giobbe morirà, «vecchio e sazio di 
giorni» (Gb 42,17). Non si squarcia ancora il velo del mistero che inerisce al 
destino ultimo dell’uomo. Altri dubbi rimangono irrisolti: Giobbe può ringra-
ziare Dio perché raddoppia la consistenza dei suoi armenti e lo rende padre di 
altri dieci figli. Tuttavia, è plausibile chiedersi se ciò basti a sanare il dolore di 
quest’uomo per la morte prematura dei dieci figli della giovinezza. La sua sarà 
forse una felicità senza ombre? Ne dubita, tra gli altri, Luigi Pareyson, che ha 
conosciuto il dolore per la morte di una figlia (Voltaggio-Ciglia, p. 156). Per 
questo e altri dubbi irrisolti, anche al lettore odierno, come a Nietzsche, il libro 
di Giobbe appare come «una nube carica di interrogativi». 

Nunzio Bombaci



566	 Recensioni

Andrea Annese - Francesco Berno - Daniele Tripaldi (eds.), I codici di 
Nag Hammadi. Prima traduzione italiana integrale, Carocci, Roma 2024, 
pp. 712.

Nel dicembre 1945, nei pressi dell’odierna località egiziana di Nag Hammadi 
furono rinvenuti dodici codici, più alcuni singoli fogli di un tredicesimo, vergati 
in diversi dialetti copti tra la seconda metà del iv secolo e l’inizio del v. I cir-
ca cinquanta trattati in essi contenuti, perlopiù traduzioni di originali greci e in 
buona parte non ancora noti da altre fonti, sono presentati per la prima volta in 
traduzione italiana integrale nel volume, edito da Carocci, curato da Andrea An-
nese, docente di Storia del cristianesimo all’Università “Alma Mater Studiorum” 
di Bologna, Francesco Berno, che insegna Storia del cristianesimo all’Università 
“La Sapienza” di Roma, e Daniele Tripaldi, docente di Filologia ed esegesi neo-
testamentaria e di Lingua e letteratura copta all’Università “Alma Mater Studio-
rum” di Bologna, in collaborazione con altri sedici studiosi.

I codici di Nag Hammadi, il più importante ritrovamento papiraceo del No-
vecento insieme ai rotoli di Qumran, hanno avuto fin dalla tarda antichità una 
diffusa influenza su movimenti religiosi e ambienti monastici, e ampia eco nella 
produzione letteraria, sia scientifica sia divulgativa e romanzesca. Questa prima 
traduzione italiana integrale arricchisce il repertorio di traduzioni già edite, par-
ziali in molte lingue e complete in inglese, francese, tedesco e spagnolo. Obietti-
vo del volume, dichiarato dai curatori nell’Introduzione, è fornire a un pubblico 
non solo specialista uno strumento di consultazione aggiornato e filologicamente 
accurato. Appositi segni diacritici indicano nel testo la suddivisione delle pagine 
e gli intervalli di linea dei manoscritti, per permettere citazioni accurate secondo 
la consuetudine scientifica vigente. A ciascun testo è premessa una breve intro-
duzione che ne descrive la struttura e le caratteristiche materiali, ne ricostruisce, 
ove possibile, le coordinate cronologiche e geografiche di composizione e ricapi-
tola le principali questioni filologiche e interpretative. Una bibliografia essenzia-
le propone approfondimenti specifici per ciascun trattato, e un apparato di note 
volutamente non sistematico scioglie i nodi più complessi per l’interpretazione 
linguistica ma non – per scelta dichiarata dei curatori – contenutistica. Soppe-
risce a ciò un’ampia bibliografia finale plurilingue. Per le traduzioni, nuove o 
riviste, in alcuni casi basate su trascrizioni già pubblicate in studi autorevoli, è 
stata lasciata libertà ai singoli traduttori, con l’indicazione comune di «orientare 
la resa su una lettura “moderna”» (p. 19). In corrispondenza di alcuni termini 
significativi le cui implicazioni rischiano di perdersi in traduzione, è riportato fra 
parentesi l’originale copto in traslitterazione.

I trattati sono per la maggior parte ascrivibili allo gnosticismo, categoria di 
conio moderno che designa scuole di pensiero fiorite tra ii e iii secolo e accomu-
nate, pur nelle reciproche differenze, da «una concezione più o meno esplicita-
mente dualista del cosmo, dell’essere umano e soprattutto della divinità», e dal-
l’«idea che alcuni esseri umani abbiano uno specifico legame ontologico con la 
divinità» (p. 17). Anche quando mancano riferimenti espliciti allo gnosticismo, 



Recensioni	 567

è ricorrente nei testi il rimando a una conoscenza trasmessa in segreto a pochi 
eletti, contrapposta all’insegnamento ufficiale della Chiesa e requisito essenziale 
per la salvezza. Nella Lettera apocrifa di Giacomo (NHC i,2; pp. 27-39), Pie-
tro e Giacomo sono destinatari prescelti di rivelazioni esoteriche precluse agli 
altri apostoli: Pietro, che non ne coglie il vero significato, rappresenta la Gran-
de Chiesa, condannata all’ignoranza perché incapace di comprendere il senso 
profondo dell’insegnamento di Cristo risorto; Giacomo, al contrario, incarna la 
cerchia di eletti a cui spetta diffondere il messaggio del Salvatore. A questa di-
stinzione corrisponde, nell’Apocalisse di Pietro (NHC vii,3; pp. 469-476), quella 
tra il vero Gesù, vivente, e la sua sola parte corporea sofferente in croce, che 
raccoglie attorno a sé un gruppo di cristiani associati nel nome di un morto. La 
discendenza delle dottrine gnostiche dal cristianesimo è suggerita dal costante 
rimando ai testi biblici, i cui racconti spesso fungono da canovaccio per un com-
mento o una riscrittura: è il caso del trattato Sull’origine del mondo (NHC ii,5; 
xiii,2; pp. 201-220), tràdito da due diversi testimoni, che riscrive il Libro della 
Genesi assommando saperi mitologici, teogonici e cosmogonici di varia origine 
per ricostruire gli albori dell’universo e del genere umano; o degli Atti di Pietro e 
dei dodici apostoli (NHC vi,1; pp. 367-375), unico fra i testi del corpus a richia-
mare esplicitamente il genere degli atti, nel quale è difficile individuare elementi 
dottrinali in aperto contrasto con l’ortodossia cristiana. Nonostante la presenza 
ricorrente di posizioni vicine allo gnosticismo, i trattati riflettono una pluralità 
di tradizioni religiose e correnti di pensiero: il Trattato Tripartito (NHC i,5; pp. 
67-116), ben conservato e poco lacunoso, costituisce la più sistematica esposi-
zione in tradizione diretta della dottrina valentiniana, mentre il codice NHC vi 
contiene scritti riconducibili alle rivelazioni di Ermete Trismegisto, di contenuto 
sia astrologico, magico e alchemico sia più propriamente filosofico, oltre a una 
traduzione parziale e molto imprecisa del libro x della Repubblica di Platone 
(NHC vi,5; pp. 401-405), opera di un traduttore inesperto o esito di una consa-
pevole reinterpretazione gnostica del mito della tripartizione dell’animo umano.

Conclude e completa il repertorio di testi una nota di Marta Addessi, cultrice 
della materia in Egittologia e civiltà copta all’Università “La Sapienza” di Roma, 
che riporta le sottoscrizioni di mano dei copisti presenti in sei dei tredici codici. 
Questa consuetudine scribale, qui attestata per la prima volta in manoscritti copti 
e divenuta abituale solo qualche secolo più tardi, nasce dalla volontà di traman-
dare notizie relative al processo di copiatura e non di rado conserva traccia delle 
circostanze di produzione e circolazione dei codici. Nessuno dei colofoni qui 
presentati riporta informazioni cronologiche precise, e in uno soltanto figurano 
nomi propri, probabilmente non attribuibili né al copista né al destinatario del 
manoscritto; di grande interesse è però la sottoscrizione del codice sesto (NHC 
vi,65,8-14; p. 659), in cui il copista giustifica la scelta di tramandare proprio quei 
testi tra molti altri affini.

Il saggio conclusivo di Paola Buzi, docente di Egittologia e civiltà copta 
all’Università “La Sapienza” di Roma, ricostruisce la collocazione dei codici 
di Nag Hammadi nel contesto storico e socio-culturale dell’Egitto del iv secolo, 



568	 Recensioni

all’interno del più vasto panorama della letteratura copta. Nella società bilingue 
dell’epoca era in atto un processo di selezione delle forme espressive da tradurre 
in copto tra quelle che, invece, avrebbero continuato a essere trasmesse solo in 
greco: la traduzione dei codici di Nag Hammadi denota allora una volontà espli-
cita di acquisire questi testi alla cultura copta. Sebbene sia difficile risalire alle 
origini della raccolta – forse da collocare in ambiente monastico –, è plausibile 
che i testi siano stati selezionati per interesse specifico più che per ragioni di 
appartenenza dei committenti a gruppi gnostici.

Il criterio della centralità del testo impronta le scelte compiute dai curatori del 
volume, che denotano un lavoro filologico coerente e rigoroso, sia sui testi di più 
immediata comprensibilità, sia su quelli che risultano di difficile penetrazione 
perché gravemente corrotti o, pur in assenza di lacune importanti, oscuri per con-
tenuto. Ugualmente, nelle decisioni di prediligere alle congetture la ricostruzione 
delle parti di testo meglio conservate e di sacrificare il commento all’esigenza 
di disporre di uno strumento unico e completo, si riflette quello stesso interesse 
per i testi che, nell’Egitto del iv secolo, sembra sia stato all’origine della loro 
trascrizione e trasmissione.

Martina Veraldi


