(=)
P
=2
[=
-
(=)
£
8
=
[=
(<}
(7]
()
4
o

Francesco TomMAsoNT*

1l destino dell’ anima: sulla nuova edizione del
volume di Giacomo Canobbio

Dopo la prima edizione nel mar-

zo 2009 e una seconda edizione
alla fine dello stesso anno, il libro di
Giacomo Canobbio, 7/ destino dell ani-
ma', & stato recentemente ripubblicato
in una terza edizione (2024) conside-
revolmente ampliata non solo nelle
note, ma anche in importanti parti che
si avvalgono degli approfondimenti
compiuti nel frattempo dall’Autore.
In effetti il teologo italiano, universal-
mente noto a livello internazionale, ha
pubblicato saggi concernenti 'origina-
lita dell’'uomo rispetto al cosmo. Fra
gli altri ricordiamo il libro Fine dell’ec-
cezione umana? La sfida delle scienze
allantropologia, edito da Morcelliana
nel 2018. Il confronto con le neuro-
scienze e col loro riduzionismo natura-
listico ritorna anche in questa edizione
del libro, come ¢ messo in rilievo dalla
“Introduzione” che ¢ del tutto nuova.
I processi “spirituali” sono solo “frutto
di dinamiche neuro-biologiche” (18)?
“Memoria, coscienza, apprendimento,
sogni e perfino 'immaginazione” (36)
sono semplicemente  riconducibili
alla plasticita del cervello? Il termine
“anima” non ¢ un’anticaglia che con-
tinua a mantenere un senso solo nel
linguaggio poetico o in alcuni modi
di dire quotidiani (30, 37)? In effet-
ti constatiamo che nella designazione

dei processi interiori si preferisce usare
il termine “psiche” che etimologica-
mente ¢ un sinonimo, ma ha finito per
indicare un fenomeno senza prendere
posizione sul suo fondamento. Chi
ha potuto controllare le traduzioni in
italiano delle opere di Freud avra con-
statato come spesso 'originale tedesco
Seele (anima) sia stato tradotto con
“psiche”. Significativamente il primo
paragrafo dell'Introduzione ¢ intitola-
to: “Dal fenomeno al fondamento?”.
E possibile fermarsi al fenomeno senza
chiedersi da dove venga, quali siano le
sue condizioni, le sue cause, la sua na-
tura? Quei neurobiologi che ricondu-
cono i processi psichici solo al cervello
indicano in verita un fondamento di
natura corporea. Anche fra gli psicolo-
gi Giacomo Canobbio ha facile gioco
a rilevare incoerenze o perplessita.
Una citazione dal Compendio di
psicanalisi di Freud (32) mette in luce
come il fondatore della psicanalisi
avesse riconosciuto come pertinen-
ti alla psiche da un lato il cervello e
dall’altro gli atti della coscienza, “dati
immediatamente”, ma avesse ammes-
so che quello che stava in mezzo fra i
due lati era “sconosciuto”. In quella ci-
tazione Freud parla di “psiche”, ma fra
parentesi aggiunge: “o vita dell’anima
(Seelenleben)”. Perché questa aggiun-

* Gia docente di Storia della filosofia presso 1'Universita degli Studi del Piemonte Orientale “Amedeo

Avogadro”, francesco.tomasoni@uniupo.it

Rassegna di Teologia 66 (2025) 558-564



ta in un'opera che verso la fine della
vita doveva sintetizzare il senso del
suo percorso e che rimase incompiu-
ta? Laffermazione di Freud compare
agli inizi del primo paragrafo dedica-
to alla “natura dello psichico”. Nella
stessa pagina egli lo designa come un
“apparato” facendo pensare a un mec-
canismo?. Gia nei primi anni della sua
attivitd egli aveva usato il termine in
relazione ai processi neuronali con un
marcato senso biologico. Anche nel
capitolo settimo dell’ Interpretazione
dei sogni tale termine era ritornato
con questo significato, ma all'interno
dell’argomentazione aveva assunto
un senso sempre piu intellettivo in-
dicando la capacita di duplicazione e
alterazione della realta da parte della
psiche, simbolicamente rappresentata
dalle lenti del telescopio, del micro-
scopio o della macchina fotografica.
Nell’ambito del discorso parlava sia di
“apparato psichico”, sia di “apparato
dell’anima™, espressioni che sareb-
bero ritornate negli scritti successivi,
in particolare in quelli metapsicolo-
gici. In verita dobbiamo riconoscere
in Freud una duplicita creativa, risa-
lente alla sua formazione e non lon-
tana dalla problematica dell’anima.
Laureatosi in medicina, egli condusse
inizialmente le sue ricerche sui mecca-
nismi neuronali degli organismi sotto
la direzione di Ernst Briicke, aderente
al metodo positivistico. Freud scrisse
di aver ricevuto moltissimo da lui e
per gratitudine chiamo Ernst il suo
quarto figlio. Tuttavia il positivismo
corrispondeva solo a un lato della sua
formazione.

Ben prima di entrare in contatto
con Briicke, durante gli studi uni-

Francesco Tomasoni

versitari, aveva scelto, lui studente di
medicina, di frequentare, dal semestre
invernale del 1874-75 a quello estivo
del 1876, quattro corsi seminariali
del filosofo Franz Brentano che po-
lemizzava contro una concezione na-
turalistica della coscienza, mostrando
come in questa ci fosse una direzione
verso I'oggetto, un’intenzionalita, in-
spiegabile coi meccanismi neuronali.
Edmund Husserl, che fu discepolo di
Brentano, prosegui su questa linea,
difendendo l'originalita della coscien-
za rispetto a quello che egli chiamo
“psicologismo”. Brentano argomenta-
va anche a favore dell’esistenza di Dio
e dellimmortalita dell’anima. Freud,
scrivendo all’amico Eduard Silber-
stein, nella lettera dell’S novembre
1874 defini Brentano un «intelletto
meraviglioso» ed espresse la sua am-
mirazione per il suo rigore logico. Gli
confesso anche la propria situazione
paradossale: lui «ateo ed empirico»,
che leggeva Feuerbach, stava seguen-
do con interesse Brentano che dedi-
cava proprio un corso all’esistenza di
Dio, sostenendo la necessita di un
principio arcano alle origini del mon-
do. Freud, con I'amico Joseph Paneth,
espose le sue obiezioni a Brentano in
una lettera e questi li invitd per ben
due volte a una visita privata in cui
misero a confronto i reciproci punti
di vista®. Di questi interessi giovanili
non rimase nulla? Certamente Freud
continud a non credere in un Dio e
nell'immortalitd dell’anima, tuttavia
possiamo concludere che la proble-
matica retrostante sia scomparsa in
lui?

Come ¢ noto, il suo capolavoro,
I Interpretazione dei sogni, ¢ domina-

559

(=)
P
2
[=
-
[=)
£
5
-
(=
O
(7]
()
4
o




to dal tema del desiderio, ma & anche
attraversato da quello della morte.
Gli interpreti, per esempio Didier
Anzieu®, ritengono che sullo sfon-
do di quel libro e perfino alle origini
della prima elaborazione della topica
psicanalitica ci sia I'esperienza della
morte del padre, avvenuta tre anni
prima. Se da un lato la morte ¢ un
fenomeno naturale, dall’altro essa
suscita nell'uomo un interrogativo al
quale non ¢ facile rispondere. Freud
vi vide connessi i sensi di colpa, ma
non soltanto. In uno degli scritti me-
tapsicologici, Lutto e melanconia, egli
propone, come via per continuare a
vivere dopo la perdita di una persona
cara, il disinvestimento dell’energia
affettiva da essa e la sostituzione con
qualcosa d’altro, ma ben presto lui
stesso si rendera conto della difficol-
ta o dell'impossibilita di questa via,
quando nel 1921 morir3, nel fiore de-
gli anni, sua figlia Sophie e due anni
dopo il figlio di lei, 'amato nipote
Heinerle, di quattro anni e mezzo.
Pit tardi Freud confido il suo dolore
allo psicoanalista Ludwig Binswanger,
che pure era stato colpito dalla morte
del figlio ventenne in tragiche circo-
stanze, dicendo che la scomparsa di
quelle due persone care gli avevano
provocato un vuoto incolmabile e che
nulla avrebbe potuto compensarlo®.
La persona umana ¢ unica, irripetibi-
le. Nell'anno della morte del nipote
Heinerle venne diagnosticato a Freud
un cancro che nel corso di 16 anni I’a-
vrebbe condotto, attraverso numerosi
interventi chirurgici, alla fine. Allo-
ra il problema della morte, che non
'aveva mai abbandonato, si fece pil
insistente traducendosi nel motto pitt

volte ripetuto di “logos” e “ananke’.
Era possibile dare un senso al proprio
destino individuale? Gia nell /nzerpre-
tazgione dei sogni Freud ricordd una di-
mostrazione che sua madre gli aveva
fatto a proposito del fatto che «siamo
fatti di terra e che percio dobbiamo
tornare alla terra». Laveva commen-
tato modificando il monito del prin-
cipe di Galles a Falstaft nell’ Enrico IV
di Shakespeare. Li si era detto: «Sei
in debito a Dio di una morte (7hou
owest God a death)». Freud pose al po-
sto di Dio la natura: «Tu sei debitore
alla natura di una morte»’. Al di la
della differenza di destinatario viene
spontaneo chiedersi che cosa signifi-
chi vedere la morte come un debito.
Se si dice di aver ricevuto qualcosa
e di doverla restituire, si ¢ al di fuo-
ri di un’ottica naturalistica. In verita
al di 14 di essa, Freud avverti il senso
profondo delle tragedie greche, in cui
il desiderio insaziabile si scontra col
limite insuperabile. Nei suoi scritti
metapsicologici ritorna  continua-
mente il termine destino, ma anche
I’ambivalenza di vita e morte, amore
e odio. Se ne puo uscire? Freud tenne
per vent'anni una corrispondenza epi-
stolare col pastore protestante Oskar
Pfister in una relazione di ascolto e di
reciproca stima. Pfister, amico di Al-
bert Schweitzer, spingeva il fondatore
della psicanalisi ad uscire dai dilemmi
mettendolo in guardia dal naturali-
smo e dalla fede eccessiva nella scien-
za. Freud interpreto bene quegli sforzi
dicendo: “Lei obiettera: «[Cuomo in-
vece ha lo spirito che gli da diritto a
pensare e a credere al suo avvenire»”.
Tuttavia si trincerd dietro alla convin-
zione che dello spirito si sapeva “cosi

560 1l destino dell’ anima: sulla nuova edizione del volume di Giacomo Canobbio



poco”, come pure “del suo rapporto
con la natura’: egli dichiaro di aver-
ne rispetto, ma ne aveva la natura? E
ricadde nel naturalismo definendo lo
spirito “un frammento della natura™.
11 libro di Canobbio non si limita
a polemizzare con quelli che rinchiu-
dono I'uvomo entro l'orizzonte della
natura, ma mira a mostrare come in
loro ci siano brecce che permettono
di guardare oltre, come anche nel caso
di Feuerbach (19, 198). La singolari-
ta della persona con le sue domande
esistenziali viene collegata da Canob-
bio al concetto dell’'anima umana, la
cui individualitd assolutamente unica
dipenderebbe non dalla materia, ma
da lei stessa (117). Che cos’¢ 'anima?
Come si rapporta al corpo? Donde
viene e dove va? Sono questioni che
hanno suscitato ampi dibattiti nella
cultura, nella filosofia e nella teologia,
come I’Autore espone ampiamente. E
illuminante una citazione dal De Veri-
tate di Tommaso d’Aquino, secondo
cui «la scienza riguardo all’anima ¢
certissima nel senso che ciascuno spe-
rimenta in se stesso di avere 'anima
[...] perd conoscere che cosa sia I'ani-
ma ¢ difficilissimo» (14). LAquinate
sembra qui anticipare quello che Car-
tesio dira della coscienza di sé, come
prima certezza immediata, o Fichte e
Schelling dell'intuizione immediata
dell'lo al di I di ogni concetto razio-
nale’. In che senso perd cio vale per
'anima, cosi marginalizzata oggi?
Canobbio prende posizione anche
contro uno stereotipo ormai invalso
nella teologia, sotto la spinta, pil o
meno palese, del naturalismo. Vi si
sostiene quasi dappertutto che dal
mondo greco sia penetrato nel cristia-

Francesco Tomasoni

nesimo il dualismo di corpo e anima,
per nulla corrispondente alla visione
unitaria dell'uomo, presente nella
Bibbia e riconfermata dal dogma cri-
stiano della resurrezione dei corpi.
Canobbio, dopo aver precisato che la
rivelazione si attua in visioni antropo-
logiche, ma non si identifica con esse,
mostra come sia nella Bibbia, sia nella
cultura greca fossero all'opera diverse
antropologie (100). E vero che nella
concezione biblica prevale una visio-
ne funzionale delle proprietd umane
e il termine corrispondente al greco
psyché, cioe nefesh, rappresenta I'lo
desiderante, come nell'incipit del fa-
moso salmo 42, in cui l'orante si para-
gona alla cerva assetata. Tuttavia que-
sta sete, come spieghera I'espressione
dell’acqua viva “per la vita eterna” nel
vangelo di Giovanni (4,10.11.13),
ha a che fare con la vita e la morte
(42-44). Lambivalenza, illustrata da
Freud, ¢ gia presente qui e tocca il pro-
fondo nell’'uvomo. Tuttavia Canobbio
precisa che anche il vocabolo greco
“psyché” & etimologicamente connesso
al respiro, alla vita e alla morte (100).
La potenza del desiderio si confron-
ta e si scontra col limite. Al di sotto
dei “singoli desideri” Canobbio vede
in atto la tendenza alla felicitad piena.
Anche qui (198) egli segue Tomma-
so che vi aveva visto un “desiderium
naturale” e aveva sostenuto che, come
tale, non poteva essere frustrato. UA-
quinate seguiva I'eudemonismo di
Aristotele, secondo cui ognuno, pur
in forme diverse, cerca la felicita'.
Lo Stagirita perd aveva fortemente
dubitato della possibilita di raggiun-
gerla appieno. La misera fine di Pria-
mo dopo una lunga vita di prosperi-

561

(=)
P
2
[=
-
[=)
£
5
-
(=
O
(7]
()
4
o




ta e di pienezza dimostrava che fino
al termine della vita nessuno poteva
dirsi felice essendo sempre esposto ai
colpi della “fortuna”. Beati potevano
dirsi i morti, secondo la massima di
Solone, che conteneva in sé un’ambi-
guitd, a seconda della visione dell’al-
dila. La felicitd era la meta ultima o
un’illusione? Tommaso riprese la pro-
blematica appoggiandosi ad Agostino
che, all'inizio delle Confessioni, aveva
visto in Dio la soluzione dell'inquie-
tudine umana (153). La connessione
fra felicita e immortalitd & evidente.
Canobbio cita la frase di Miguel de
Unamuno: “Non voglio morire [...]
voglio vivere sempre” (130), che di
primo acchito appare tanto natura-
le, quanto presuntuosa. Gli uomini
non erano definiti per antonomasia
i mortali? Per Freud sia I'immorta-
lita, sia la felicita erano urn’illusione.
In Analisi terminabile e interminabile
egli mette in guardia dai seduttori che
promettono piena felicita''. Nel Fe-
done, citato da Canobbio (130) Pla-
tone sottolinea che, pur non sapendo
“esattamente cid che accade nell’al-
dila”, “vale la pena correre il rischio
di credere” che I'anima sia immortale
(ib.). Avvicinando 'opera platonica al
monoteismo il filosofo ebreo Moses
Mendelssohn, nel suo Fedone, afferma
che 'uomo, “derubato della speranza
nellimmortalitd” sarebbe “I’animale
pitt misero sulla terra”, voluto non da
un “Dio infinitamente buono, che si
compiace della felicita delle sue crea-
ture”, bensi da “un essere maligno”™'2.

La tesi dell'immortalita dell’anima
non finisce per scindere 'uomo in due
parti e sminuire il corpo? Canobbio si
rifa di nuovo a Tommaso d’Aquino

che da un lato sostiene I'immortalita
dell'anima, indipendente dai sensi nel
cogliere I'universale, dall’altro la de-
finisce forma del corpo e quindi per
essenza unita ad esso cosi da essere
incompleta al venir meno del corpo
(114-116). Dopo la morte essa sareb-
be in attesa di completamento (179-
181). Cosi morte e resurrezione man-
terrebbero la loro verita.

Nella teologia le opinioni si sono
spinte anche oltre. Canobbio espo-
ne la tesi di Oscar Cullmann, ripre-
sa anche dai suoi seguaci (132-135,
166-174), secondo cui si potrebbe
ipotizzare che la resurrezione avvenga
nella morte stessa. Benché questa tesi
miri a superare il dualismo di anima
e corpo accantonando l'idea di uno
stadio intermedio di sopravvivenza
senza il corpo, Canobbio, seguendo
Joseph Ratzinger, ritorce contro di
essa 'accusa di negare il corpo mate-
riale. Infatti in tal caso una specie di
corpo risorto si staccherebbe del tutto
dalla materia che si ¢ corrotta (172).
E curioso che i difensori di quella tesi
abbiano designato il corpo risorto,
separatosi da quello che si decompo-
ne, come Leib in contrapposizione al
Korper, oggettivo, materiale (170).
Nell'Ottocento il termine Leib fu uti-
lizzato in un orizzonte naturalistico,
pure in alternativa a Ko"rper, come ter-
mine pitt consono al corpo organico,
sintesi vivente di oggettivita e sogget-
tivita.

Un altro punto che in questa edi-
zione del libro viene ampiamente
trattato ¢ quello dell’origine dell’ani-
ma (51-72). 1l salto ontologico che
essa rappresenta rispetto agli altri es-
seri viventi porto ben presto nel cri-

562 1l destino dell’ anima: sulla nuova edizione del volume di Giacomo Canobbio



stianesimo ad affermare che essa era
creata immediatamente da Dio con
la sua inconfondibile individualita.
Tuttavia la trasmissione del peccato
originale comportava una difficol-
ta. Da qui loscillazione di Agostino
fra I'idea della creazione individuale
e quella della trasmissione dell’ani-
ma da parte dei genitori (51-55).
Canobbio a tal proposito esamina le
varie opinioni emerse nel corso della
tradizione cristiana attraverso il Me-
dioevo fino a Karl Rahner, il quale ha
allargato la questione includendo Ie-
voluzione cosmica, in cui i salti onto-
logici potrebbero essere visti come atti
di “autotrascendenza” resi possibili
dall’azione creatrice di Dio, principio
trascendentale (72, 81). In tal caso
I'azione creatrice di Dio sarebbe da
intendere non come un’interminabile
successione di interruzioni nell’ordine
cosmico, ma come una spinta al su-
peramento di sé insita nel procedere
cosmico, ma non identificabile con
esso. Come nella questione dell’ori-
gine, cosi in quella della fine I'incon-
tro fra la contingenza e I'eterno pone
alla ragione umana dilemmi di non
facile soluzione. Il libro di Giacomo
Canobbio ha il merito di non nascon-
derli, ma di mostrare che il “destino”
dell’anima non ¢ una fatalitd, ma una
destinazione di cui il pensiero greco
ha colto qualche coordinata, ma che
ha ricevuto col cristianesimo una sua
peculiare configurazione (146).

NOTE
' G. CaNOBBIO, [/ destino dell'anima, nuova

Francesco Tomasoni

ed. ampliata, Morcelliana, Brescia 2024 (le
citazioni di questo volume saranno riportate
direttamente nel corpo dell’articolo).

2 S. Freup, Gesammelte Werke, XVII, hrsg.
von A. Freud et al., Fischer, Frankfurt am
Main 1999, 67.

3 Jb., 11111, 604, 606, 608, 610, 620, 621
(edizione italiana di riferimento: S. FREUD,
Opere, 11, tr. it. C.L. Musatti, Bollati Borin-
ghieri, Torino 1969, 545, 547, 549, 560).
“1Ip., Briefe an Eduard Silberstein, 1871-1881,
hrsg. von W. Boehlich, Fischer, Frankfurt am
Main, 1989, 82 (edizione italiana di riferi-
mento: S. FREUD, « Querido amigo...». Lettere
della giovinezza a Eduard Silberstein, 1871-
1881, w. it. M. Conci, Bollati Boringhieri,
Torino 1991, 58). Si veda anche lettera del 7
marzo 1875, ib., 108 (ed. it., 81).

> D. ANzikv, Lautoanalisi di Freud e la scoper-
ta della psicanalisi, 11, tr. it. A. Menzio, Astro-
labio, Roma 1976, 145.

¢ Si tratta della lettera dell’11-12 aprile 1929:
S. Freup — L. BINSWANGER, Briefwechsel,
1908-1938, hrsg. von G. Fichtner, Fischer,
Frankfurt am Main 1992, 222.

7S. FREUD, Gesammelte Werke, 1I-111, 211 (ed.
it., III, 193-194).

8 Lettera del 7 febbraio 1930: S. Freup — O.
PFISTER, Briefe, 1909-1939, hrsg. von E. L.
Freud - H. Meng, Fischer, Frankfurt am Main
19802, 145 (edizione italiana di riferimento:
Psicoanalisi e fede. Lettere tra Freud e il pastore
Pfister, 1909-1939, a cura di E. L. Freud e H.
Meng, tr. it. S. Daniele, Bollati Boringhieri,
Torino 19902, 132-133).

9 Cf X. TILLIETTE, Lintuizione intellettuale da
Kant a Hegel, tr. it. G. Losito, rev. di . To-
masoni, Morcelliana, Brescia 2001, 52-55,
68-71, 78.

10 ARISTOTELE, Etica a Nicomaco, 1, 4 1035a,
17-22.

1S, FrReUD, Gesammelte Werke, XVI1, 96 (ed.
it., XI, 532).

12 M. MENDELSSOHN, Fedone. Sull’immortali-
ta dell’anima, tr. it. F. Tomasoni, Morcelliana,
Brescia 2009, 134.

563

(=)
P
2
[=
-
[=)
£
5
-
(=
o
(7]
(]
4
o




