
Animali e noi, 
secondo Tommaso 
d’Aquino 
MAURIZIO  SCHOEPFLIN 

Vi sono molteplici motivi per i 
quali l’incontro con il 
pensiero di san Tommaso 

d’Aquino risulta sempre 
sorprendente, oltre che proficuo. 
Uno di tali motivi è costituito dal 
fatto che nella sua opera, profonda 
e sterminata nel medesimo tempo, 
è possibile trovare la trattazione di 
tanti argomenti, tra i quali ve ne 
sono alcuni che a prima vista 
potrebbero sembrare di 
secondaria importanza, come ad 
esempio quello riguardante il 
rapporto che intercorre tra gli 
uomini e gli animali. Per altro, tale 
questione è oggi di stringente 
attualità, e dunque le riflessioni 
tommasiane riguardo a essa 
risultano per noi particolarmente 
utili e illuminanti. Un interessante 
contributo a questo proposito è 
costituito dal volume recante il 
titolo L’etica animale, pubblicato 
dalla Morcelliana a cura di 
Damiano Simoncelli (pagine 164, 
euro 18), che raccoglie numerosi 
brani tratti da opere dell’Aquinate 

dedicati a tale questione e 
opportunamente commentati dal 
curatore. Nei tre capitoli in cui il 
libro è suddiviso vengono 
affrontati altrettanti problemi: nel 
primo «ci si chiede, con Tommaso, 
se noi umani siamo animali nello 
stesso modo in cui lo sono quelli 
che chiamiamo animali; se 
possiamo parlare di “animali” in 
generale, senza per questo 
obliterare le differenze tra le 
diverse specie; se ci sia lecito 
desiderare anche per loro un 
destino d’immortalità». Nel 
secondo capitolo viene discusso il 
tema della possibilità di attribuire 
agli animali la libertà di agire. Nel 
terzo «ci si concentra sulle risposte 
di Tommaso in merito a questioni 
riguardanti la natura del dominio 
dell’uomo sugli animali, la 
possibilità di amarli e 
l’ammissibilità di pratiche che li 
coinvolgono». Attingendo, come si 
è detto, a varie opere tommasiane, 
il curatore fa parlare il Santo 
Dottore, la cui prima certezza 
riguarda la distinzione esistente tra 
l’animalità razionale (l’animalità in 
noi) e l’animalità non razionale 
(l’animalità fuori di noi, degli “altri 
animali”). A questo proposito, 
Tommaso indica un punto fermo e 
ci invita, come scrive Simoncelli, 
«a riconoscere come prima cosa la 
razionalità quale dimensione 
caratterizzante e strutturante la 

nostra animalità». La mancanza 
dell’anima razionale implica la 
non sopravvivenza dell’anima alla 
morte dell’animale e pertanto, 
secondo il Maestro domenicano, 
per gli animali non vi è un destino 
di eternità. Affrontando il tema del 
comportamento animale, 
Tommaso opta per una soluzione 
secondo la quale l’animale viene a 
occupare un posto mediano tra 
l’automa, privo di ogni iniziativa, e 
l’uomo, pienamente padrone del 
proprio agire. Di notevole interesse 
è il problema del trattamento che 
gli uomini debbono riservare agli 
animali e di quale sia il modo 
giusto di impostare le nostre 
relazioni con essi, a partire dalla 
verità secondo la quale sia gli 
uomini che gli animali sono 
creature di Dio e appartengono 
perciò al piano provvidenziale 
previsto dal Creatore. Si accennava 
inizialmente all’attualità delle 
dottrine del Dottore Angelico. A 
tale riguardo, suonano assai 
pertinenti le seguenti parole di 
Simoncelli: «Per quanto le teorie 
ispirate a Tommaso siano meno 
numerose rispetto a prospettive di 
diversa ascendenza, esse sono 
comunque presenti e dialogano 
con posizioni rivali, 
intercettandone le medesime 
domande di fondo». 
© RIPRODUZIONE RISERVATA

1
Pagina

Foglio

02-12-2025
25

www.ecostampa.it

0
0
4
1
4
7

Quotidiano


