
Recensioni / Reviews





SMSR 91 (1/2025) 373-400

Lo sciamanesimo e la nozione di persona. Una svolta ontologica? Omaggio a Enrico 
Comba, a cura di Sergio Botta - Diana Riboli - Davide Torri (Sapienza Sciamanica, 
6), Nuova Cultura, Roma 2023, pp. 208. ISBN 9788833655710.

L’opera appartiene alla collana di studi dedicati allo sciamanesimo del Dipar-
timento di Storia, Antropologie, Religioni, Arte, Spettacolo dell’Università La Sa-
pienza di Roma di cui è il sesto contributo in linea cronologica. Nasce come prodotto 
del workshop intitolato Lo sciamanesimo e la nozione di persona: una svolta on-
tologica svoltosi nell’ottobre 2018 all’Università La Sapienza di Roma. Si tratta di 
un workshop organizzato all’interno di un percorso di ricerca collettivo avviato da 
un precedente volume, Corpi sciamanici. La nozione di persona nello studio dello 
sciamanesimo, curato da Sergio Botta e Marianna Ferrara, nel quale era emersa l’as-
senza di un confronto con i contributi della cosiddetta svolta ontologica in merito allo 
sciamanesimo. Gli autori hanno scelto di dedicare il presente volume alla memoria 
dello studioso Enrico Comba, prematuramente scomparso il 17 aprile del 2020, rico-
noscendo alla sua figura il merito di esser stato tra i primi a individuare e valorizzare 
l’importanza della riflessione intorno alla nozione di persona nel campo degli studi 
antropologici. Il lavoro si compone di un’introduzione e di nove contributi di studio-
si che, a partire da prospettive e da analisi di contesti anche molto distanti tra loro, 
passano al vaglio critico le sollecitazioni poste dalla svolta ontologica, accogliendo 
le sfide che essa sottopone al panorama della ricerca. 

L’Introduzione, a opera dei curatori (pp. 9-18), motiva l’importanza di affrontare 
la questione delle ontologie indigene in relazione agli studi sullo sciamanesimo. Se 
da una parte, infatti, la maggior parte dei teorici della svolta ontologica hanno elabo-
rato le loro riflessioni proprio a partire dall’analisi di contesti sciamanici, dall’altra le 
questioni poste dalla svolta ontologica non sono pertinenti solo all’esclusivo ambito 
accademico, ma investono la politica e diversi temi dell’attualità, quali l’ecologia e 
le tematiche ambientali. Rilevanti in tal senso sono gli esempi portati dagli autori in 
merito ai recenti riconoscimenti giuridici di status di persona ad elementi del paesag-
gio naturale, quali fiumi, montagne e la Pachamama, che si inseriscono all’interno 
di un discorso politico di rivendicazione di identità e coinvolgimento nella gestione 
delle risorse da parte delle diverse culture indigene. Gli autori sottolineano, inoltre, 
come l’idea di persona promossa dalla svolta ontologica, oltre ad essere alimentata 
dagli apporti delle scienze sociali, recepisca anche le istanze delle scienze ‘dure’ qua-
li la teoria di Lovelock del pianeta terra come organismo vivente, nominata “Ipotesi 
Gaia”. Questi contributi spingono gli studiosi a tornare a riflettere sul concetto di 
persona e di animismo, andando oltre l’opposizione di natura e cultura.

Il primo contributo, Trascendendo i confini. Svolta ontologica, concetto di per-
sona e metodologia antropologica, a cura di Diana Riboli (pp. 19-34), invita a riflet-
tere sulle problematiche metodologiche che la svolta ontologica pone alla compren-
sione di sistemi di pensiero basati su una logica differente da quella eurocentrica e 
alla posizione dell’antropologo nelle sue ricerche sul campo. L’autrice affronta le 



374	 Recensioni / reviews

implicazioni linguistiche dell’utilizzo del termine ‘persona’, sia per la concezione 
antropocentrica a cui rimanda, sia per il rischio di generalizzazione di ontologie in-
digene molto diverse tra loro, con la conseguente riaffermazione di uno sguardo eu-
rocentrico. Attraverso riflessioni basate sulle proprie ricerche in Nepal e in Malesia 
Peninsulare, l’autrice esplora e interroga le possibilità e i limiti, per gli studiosi impe-
gnati in ricerche sul campo, nel condividere e sperimentare le percezioni riguardo ai 
multiuniversi e agli esseri non umani che li popolano.

Anche il contributo di Carla Corradi Musi, Lo status di persona nello sciamane-
simo ugrofinnico e siberiano (pp. 35-54), affronta il rischio di una generalizzazione 
delle ontologie indigene ponendo al centro del dialogo critico con gli assunti della 
svolta ontologica, le possibilità metamorfiche dei differenti esseri che abitano il co-
smo. Prendendo in esame i processi metamorfici di quattro figure appartenenti alle 
tradizioni animiste e totemiche delle popolazioni ugrofinniche e siberiane quali l’es-
sere umano, l’Orso –come antenato e come spirito adiutore –, lo sciamano e gli spiriti 
di possesso, la studiosa mostra come lo status di ‘persona’ si trasformi in base alle 
relazioni che le persone instaurano tra loro. L’autrice evidenzia i limiti delle teoriz-
zazioni della svolta ontologica che rischia di ridurre e appiattire la complessità delle 
nature fluide e molteplici di questi esseri, riaffermando l’esistenza di un’ontologia 
indigena come categoria universale.

Lia Zola, nel saggio Matrimoni interspecie. Sposi animali e natura animata nel-
le narrazioni della Siberia orientale (pp. 55-80), dialoga con la nozione di persona 
attraverso un’accurata analisi della narrativa popolare siberiana, concentrandosi sulle 
fiabe a carattere magico. La studiosa prende in esame cinque racconti della narra-
tiva popolare nei quali è comune il matrimonio interspecie e la metamorfosi, che 
concerne tanto gli esseri non umani che quelli umani. Prendendo le distanze dagli 
assunti antropocentrici che pongono l’uomo al di sopra degli altri esseri viventi, l’au-
trice accoglie gli interrogativi dell’etnografia multispecie che anziché attribuire una 
soggettività agli esseri non umani stimola un ripensamento delle categorie di essere 
umano e specie umana. Collegandosi al concetto di commensalità e di “vivere con” 
gli animali di Donna Haraway, l’autrice mostra come nelle zone oggetto di studio gli 
animali non siano solo fonte di sostentamento, ma parte attiva del contesto relazio-
nale nel quale l’uomo vive, implicando un certo grado di parentela tra le due specie. 
Ne emerge un ripensamento della specie umana in quanto componente del tessuto 
relazionale con altri organismi non necessariamente umani.

Il quarto contributo (pp. 81-99) Chala-Paccho e le dee madri del Chota Nagpur 
(India) è opera di due autori, Stefano Beggiora e Filippo Magnani, che analizzano il 
concetto di persona attraverso lo studio delle popolazioni indigene dell’altopiano del 
Chota Nagpur in India. Gli studiosi mostrano come le comunità indigene dell’alto-
piano si relazionino con una moltitudine di spiriti, persone che presiedono ai luoghi 
sacri della foresta, dei fiumi e dei sentieri e che tramite la loro presenza diventano 
punti di riferimento spaziali e di ancoraggio al paesaggio. In queste popolazioni il 
sentimento di profonda intimità e appartenenza al territorio viene celebrato come 
valore tradizionale da contrapporre ai progetti di speculazione e sfruttamento delle 
risorse economiche locali, diventando strumento di resistenza di fronte ai pericoli 
dell’Antropocene. In quest’ottica i fenomeni di flessibilità e di ibridazione che hanno 
visto una rivitalizzazione dell’antico culto della dea madre Sarna o Chala Paccho nei 
culti locali, rappresentano un valore nei processi di resilienza all’oppressione statale: 
far riemergere una tradizione in chiave ecologica consente di dar man forte alle co-
munità nella loro lotta per i diritti umani e la difesa del territorio.



Recensioni / reviews	 375

Il saggio di Davide Torri (pp. 101-113) L’eroe vuoto. Assemblaggi, molteplicità 
e metamorfosi in ambito sciamanico (Himalayano) si sofferma sull’accostamento, 
precedentemente proposto nella storia degli studi, della figura dello sciamano a quel-
la dell’eroe. Presentando il complesso di caratteristiche che ha stimolato tale acco-
stamento, l’autore aggiunge una rilevante sfaccettatura all’immagine dello sciamano 
quale eroe, quella dell’eroe incompleto o meglio, vuoto. Attraverso la presentazione 
di tre esempi di operatori rituali di stampo sciamanico provenienti dall’ambito Hima-
layano, lo studioso mostra come lo sciamano, tramite la capacità di incorporazione 
dei vari esseri non umani con i quali entra in relazione, si costituisca come una fi-
gura composita: un corpo invaso da presenze eroiche che si manifestano entro i suoi 
confini. Durante i rituali l’identità dello sciamano lascia il posto a ciò che l’autore, 
riprendendo Carlo Severi, definisce un locutore complesso, ovvero un essere compo-
sito, ricettacolo di altre persone che lo completano. Accogliendo gli apporti filosofici 
di Deleuze e Guattari, Torri propone una lettura della persona sciamanica quale as-
semblaggio, in quanto immagine idonea a rappresentare il sistema di relazioni fluide 
e instabili che si svolgono entro i confini materiali del suo corpo. Ne consegue che 
qualsiasi descrizione della persona sciamanica non possa prescindere dalla rete di 
relazioni che questi intrattiene con il mondo non umano.

Il contributo di Denise Lombardi, La natura come ontologia fondante nelle pra-
tiche neo-sciamaniche in Italia e in Francia (pp. 115-137), si concentra sulle pratiche 
contemporanee di neo sciamanesimo per un pubblico occidentale. L’autrice eviden-
zia come, per le nuove forme di spiritualità caratterizzate da tratti spiccatamente eso-
tici, l’indigeno contemporaneo rappresenti l’ultimo sopravvissuto di una tradizione 
culturale continuamente a rischio di estinzione, rispondente ai canoni del paradigma 
degli ultimi descritto da Daniel Fabre. Attraverso un recupero dei processi che hanno 
portato alla creazione dei fenomeni neo sciamanici, la studiosa si sofferma sul rap-
porto che lo sciamanesimo ha intrattenuto con il mondo accademico tramite l’analisi 
di due figure cardine che hanno contribuito alla costituzione e diffusione del neo scia-
manesimo in occidente: Don Juan Nuñez del Prado e Micheal Harner. A queste, ag-
giunge i dati ricavati dalle sue esperienze di ricerca sul campo con praticanti italiani 
e francesi, rilevando come le tecniche neo sciamaniche, rese accessibili e fruibili per 
il pubblico occidentale, abbiano perso tutta l’impalcatura mitologica di riferimento. 
Questa perdita ha generato pratiche fluttuanti e prive di quel bagaglio storico e onto-
logico che consente l’accesso all’ordine simbolico, diventando un oggetto di studio 
particolarmente interessante per gli studiosi contemporanei.

Antonella Faggetti, nel contributo Lo sciamano, la trance e la coscienza scia-
manica (pp. 139-156), propone un’interessante ipotesi in merito alla comparsa e agli 
sviluppi degli stati alterati di coscienza che caratterizzano la persona sciamanica. Par-
tendo dalle sue ricerche sulla trance realizzate in Messico con operatori rituali presso 
i gruppi nahua, mazatechi e otomì, l’autrice propone la comparsa di stati alterati di 
coscienza durante il processo di filogenesi dell’umanità, coadiuvati da condizioni 
climatiche estreme, da stati di deprivazione fisica, così come dal consumo di piante 
psicoattive. Il dominio su questi stati alterati di coscienza nel corso della filogenesi 
può aver apportato benefici a individui e comunità, distinguendo lo sciamano dalla 
persona comune per via della sua particolare attività celebrale. L’autrice ipotizza che 
l’apparato genetico di tali individui abbia potuto trasmettersi ai membri del proprio 
lignaggio collegandosi al concetto di “eredità di sangue” proposto dai suoi informa-
tori: un bagaglio bio-psicologico che grazie all’ontogenesi ha permesso la creazione 
di una molteplicità di sistemi sciamanici.



376	 Recensioni / reviews

Il saggio di Sergio Botta, Lo sciamanesimo mesoamericano e la nozione di per-
sona. Tra rappresentazionalismo e svolta ontologica (pp. 157-179), ripercorre le 
tappe storiche del lungo dibattito che ha interessato l’introduzione e l’utilizzo della 
nozione di sciamanesimo nel contesto degli studi mesoamericani. La ricezione di 
una configurazione sciamanica che andasse oltre le società di cacciatori-raccoglitori 
per applicarsi anche alle società agricole e urbane della Mesoamerica, venne spesso 
osteggiata e divenne un nodo importante del dibattito con gli assunti della svolta 
ontologica. Tramite un fertile dialogo con gli assunti dei principali esponenti della 
svolta ontologica, quali Viveiros De Castro e soprattutto Descola, l’autore mostra 
come la complessa cosmovisione e l’articolata nozione di persona vincolata ai disli-
velli di potere rendano difficile l’applicazione dei costrutti della svolta ontologica in 
ambito mesoamericano, riconoscendo tuttavia il merito che tali assunti hanno avuto 
nel ripensamento della residuale funzione simbolica della caccia in popolazioni ten-
denzialmente agricole.

A chiusura dell’opera troviamo uno degli ultimi e pregevoli contributi di Enrico 
Comba, Vedere, conoscere, trasformarsi. Complessità della persona sciamanica tra i 
nativi nordamericani (pp. 181-196). Il saggio presenta un’attenta riflessione intorno 
al processo di formazione della persona sciamanica presso i popoli algonchini del 
Nord-Est americano. L’autore descrive come la costruzione della persona avvenga 
seguendo le medesime tappe per tutti gli individui, culminanti nella ricerca di poteri 
personali tramite relazioni con entità non umane. In questo processo ciò che carat-
terizza lo sciamano è la quantità e non la qualità di potere ottenuto dalle entità non 
umane. Lo studioso rileva come sia proprio la quantità di potere a diversificare gli 
esseri umani da quelli non umani, ponendo le differenti persone lungo un continuum 
definito dal differenziale del potere. Ne deriva l’impossibilità di separare in maniera 
netta animali, umani ed esseri sovrannaturali, configurando una complessa visione 
del cosmo, nel quale le nozioni di trasformazione e metamorfosi rendono queste cate-
gorie estremamente permeabili tra loro. La persona sciamanica si delinea come quel-
la personalità dotata del potere di entrare in contatto e intessere relazioni con le diver-
se forme di persone che compongono un mondo soggetto a continua trasformazione.

In conclusione, il volume offre una panoramica accurata delle riflessioni che la 
svolta ontologica può sollecitare nei diversi contesti. Nei diversi casi presi in esame, 
le teorizzazioni di questa corrente di studio hanno permesso un ripensamento ed un 
ampliamento dei discorsi sulle ontologie indigene. In alcune circostanze tali assunti 
sono stati accolti ed integrati, in altre rifiutati, ma in ognuna di queste il confronto cri-
tico con la svolta ontologica ha permesso uno sviluppo della produzione di pensiero 
in merito alla persona sciamanica: una persona co-costituita, declinata al plurale ed 
in costante dialogo con il non-umano.

Martina Faro (Sapienza Università di Roma)
faro.martina@gmail.com

Francesco Massa, Les cultes à mystères dans l’Empire romain: païens et chrétiens 
en compétition, Les Belles lettres, Paris 2023. ISBN 9782251454740.

Il libro di Francesco Massa si presenta come «un percorso attraverso le pratiche 
e i discorsi dei culti misterici nell’impero romano dei secoli ii-iv, con l’obiettivo di 



Recensioni / reviews	 377

comprendere se e quando questi discorsi e pratiche riflettano forme di interazione, o 
di competizione religiosa fra pagani e cristiani» (p. 13). In effetti i culti misterici a 
partire dalla seconda metà del ii secolo divennero un argomento centrale della rifles-
sione cristiana, la quale da una parte assumeva un certo linguaggio e certe categorie 
misteriche, applicandole alle proprie pratiche, ma dall’altro cercava di condannare 
l’assurdità e la immoralità di quelle dei pagani – ma anche degli eretici – nel tentativo 
di distinguerle e isolarle, denunciandole come false.

Il primo problema da affrontare è quello della definizione, perché nel mondo 
greco-romano quelli che sono comunemente considerati culti misterici venivano de-
scritti con una terminologia varia, poco specifica: μυστήρια, τελεταί, ὄργια, sacra, 
mysteria, initia, applicati a pratiche cultuali molto diverse, talvolta anche a dottrine. 
Volendo identificare un minimo comune denominatore capace di definire chiaramen-
te che cosa vada inteso – almeno a livello operativo – come culto misterico, Massa 
propone una definizione minimale: «cerimonie riservate e non svelate, ossia rituali 
che venivano trasmessi a un gruppo limitato di uomini e donne» (p. 16), concentran-
dosi dunque su un duplice aspetto: riservatezza e trasmissione.

Secondo l’Autore per molto tempo gli storici delle religioni si sono occupati dei 
culti misterici leggendoli attraverso lenti interpretative fuorvianti. Anzitutto l’idea di una 
spiritualizzazione dell’impero romano, deducibile dall’ingresso nei confini dell’impero 
di religioni orientali capaci di offrire, in un’epoca di angoscia, una speranza di salvezza 
e di vita dopo la morte. Tali religioni sarebbero state capaci di rispondere alle esigenze 
e inquietudini spirituali dei singoli, che non trovavano più sollievo nei culti ufficia-
li, freddi, anonimi e spersonalizzati. Questo processo avrebbe al contempo dato una 
boccata d’aria a un paganesimo in via di obsolescenza e favorito la cristianizzazione 
dell’impero, dal momento che sia i culti misterici sia il cristianesimo avrebbero fornito 
risposte alle medesime esigenze. La fortuna dei culti misterici e cristiani è stata altresì 
vista come una risposta a esigenze meno spirituali: la crisi generale dell’impero e un 
declino delle istituzioni cittadine, dove i culti pubblici si realizzavano nella maniera più 
spettacolare: a questo si sarebbe tentato di dare una risposta cercando culti più rassicu-
ranti, più individualizzati, più intimi, meno distanti e più coinvolgenti. Quest’imposta-
zione, basata su alcune chiavi di lettura fattuali che oggi sono state messe in discussio-
ne, rischia di trasformare apologeticamente i culti dei misteri in una tappa preparatoria 
che traghettava gli individui da un paganesimo decadente a un cristianesimo trionfante, 
capace di realizzare in maniera perfetta tutte le aspettative del tempo.

Da parte loro, gli storici e i teologi di matrice cristiana spesso si sono occupati 
dei culti misterici pagani essenzialmente per valutarne il rapporto con i culti cristiani. 
È evidente che particolarmente nel ii secolo si è realizzata una grande diffusione 
del linguaggio misterico in vari contesti eterogenei (anche retorici, scolastici, medici 
e letterari) e soprattutto all’interno del cristianesimo – fenomeno che Massa chia-
ma “misterizzazione”. Da ciò nasce il rischio di credere a una diffusione dei culti 
misterici, nei confini dell’impero romano, superiore a quanto lo fosse nella realtà. 
Ma il punto delicato della discussione, per molto tempo, è stato il seguente: i culti 
cristiani sono forse una semplice derivazione da quelli misterici? Per scongiurare 
tale lettura nei secoli precedenti al nostro si sono moltiplicati gli sforzi apologetici 
atti a sottolineare gli elementi di discontinuità fra i due culti. Oggi prevalgono gli 
studiosi che negano la diretta influenza dei culti misterici sul cristianesimo, ma molti 
argomenti apologetici messi in campo per arrivare a questo risultato non possono 
essere condivisi, e hanno lasciato importanti tracce distorsive nell’ambito degli studi 
sull’argomento.



378	 Recensioni / reviews

Massa propone di analizzare le interazioni fra pagani e cristiani usando il concet-
to di “competizione”, dal momento che, senza necessariamente arrivare al conflitto, 
distinti gruppi che coabitavano il medesimo territorio cercavano di stabilire ed espri-
mere ciò che distingueva gli uni dagli altri, influenzandosi reciprocamente. È una 
competizione che si esprime sia a livello colto, retorico e argomentativo, sia pratico, 
nei rituali e nell’utilizzo dello spazio urbano. 

Per comprendere l’impiego che gli autori cristiani fanno del lessico del culto 
misterico, Massa propone di tenere in conto tre dimensioni complementari: quella fi-
losofica e retorica, dove il linguaggio dei misteri, rivolgendosi a un pubblico letterato 
e sensibile alla tradizione, è usato anche a fini metaforici, e non solo per indicare ri-
tuali concreti; il fatto che una parte del vocabolario misterico fosse già presente nella 
traduzione greca della Bibbia, i Settanta, e nei testi confluiti nel Nuovo Testamento; 
infine le interazioni reali, gli scambi a livello di pratiche cultuali, nei contesti dove 
viveva la maggior parte dei cristiani, di modo che l’utilizzo di una certa terminologia 
evocava alla mente degli ascoltatori certe pratiche già conosciute in ambito pagano. 

Fatte queste premesse generali, ciascun capitolo del volume affronta un tema cir-
coscritto. L’Autore comincia (cap. ii) dall’Asia minore del ii secolo, regione di partico-
lare attività sia dei culti misterici, sia dei gruppi cristiani. Emerge come alcuni autori – 
Luciano di Samosata, Melitone di Sardi, ma anche il non collocabile geograficamente 
Celso – si siano serviti della terminologia misterica per rappresentare le realtà rituali 
cristiane in un momento in cui i cristiani, come già gli ebrei, cercavano di ritagliarsi 
uno spazio mettendosi in competizione con le pratiche pagane contemporanee. 

Pur avendo deciso di adoperarne la terminologia, i cristiani si sono impegnati a 
creare un solco concettuale fra i misteri pagani e i propri, gli unici “veri”, creando 
una opposizione polemica che evidentemente necessita di una chiara classificazione 
tipologica: a questo è dedicato il cap. iii. Massa mostra come a scopo denigratorio i 
misteri pagani siano stati forzatamente ricondotti all’interno di una definizione larga 
e globalizzante, ma forzata, per poter più facilmente accomunare tutte le espressioni 
della religiosità pagana nella medesima condanna retorica (così Giustino, Atenagora 
di Atene, Clemente di Alessandria). Con la nascita dell’eresiologia il concetto di mi-
stero come quello di eresia diviene una strategia di rappresentazione retorica negativa 
dell’altro; di qui la necessità per noi moderni di liberarci da una prospettiva polemica 
e cristianocentrica.

Passando all’Africa romana di ii-iii secolo (cap. iv), Massa rivolge la sua atten-
zione alle figure di Apuleio, Tertulliano, Arnobio e Commodiano, mostrando come 
abbondino i riferimenti ai culti misterici e iniziatici adoperando gli stessi codici cul-
turali usati dai cristiani nella descrizione dei propri riti, e ammettendone esplicita-
mente la somiglianza. Si evince un panorama religioso popolato da misteri differenti 
in competizione fra loro in una continua dinamica competitiva identitaria, dove le 
differenze non stanno tanto negli scopi, nei modi e nelle cerimonie, quanto nella 
presunta veridicità o falsità degli stessi.

La fine del iii e la prima metà del iv secolo, di cui si occupa il cap. v, sono teatro 
di grandi cambiamenti. Massa segnala come la cosiddetta svolta costantiniana coin-
cida con un mutamento retorico operato dagli autori cristiani, che si sono sforzati di 
rappresentare quegli anni come un momento di cambiamento radicale nella storia 
delle chiese e del cristianesimo: qui colloca l’origine del “paradigma progressivo” 
adottato anche dalla vecchia storia delle religioni, per cui il cristianesimo avrebbe 
progressivamente soppiantato un paganesimo già in crisi, toccando il più alto tra-
guardo dell’evoluzione religiosa dell’umanità. Nel medesimo periodo si assiste a un 



Recensioni / reviews	 379

aumento dell’uso del lessico misterico nella documentazione cristiana, adoperato per 
denigrare i culti misterici pagani ma al contempo per descrivere i sacramenti e alcuni 
punti della dottrina cristiana, in certi casi assumendo un linguaggio familiare per chi 
conosceva i misteri di Mitra. 

Il vi capitolo è dedicato all’imperatore Giuliano, al quale una parte della storio-
grafia – per via del suo ritorno al paganesimo e di un certo linguaggio usato dai retori 
Imerio e Libanio – ha attribuito la caratteristica di essere stato un iniziato ai misteri. 
In realtà quanto è sopravvissuto mette in evidenza qualche riferimento ad alcuni riti 
misterici, ma sempre nel contesto di riflessioni di tipo filosofico o allegorico, o trop-
po vago. Nonostante un riferimento di Libanio che sembra andare in senso opposto, 
Massa ritiene che l’idea di un Giuliano iniziato sia nata soltanto dopo la sua morte e 
sia stata costruita attingendo agli stereotipi sulla pratica dei misteri. 

Nel cap. vii viene trattata la tendenza ad associare, accostare o contrapporre, 
nell’immaginario degli autori antichi, l’iniziazione misterica alla magia. Questa so-
vrapposizione viene sfruttata nell’ambito della competizione religiosa per impiantare 
una polemica, spesso adoperando il consumato riferimento alla magia egiziana (usa-
to, ad esempio, contro Apollonio di Tiana) e associando a tale qualifica ogni tipo di 
denigrazione, secondo il consueto meccanismo di marcatura dell’alterità. Un testo 
utilissimo per verificare la modalità polemica e strategica usata nella seconda metà 
del iv secolo dai cristiani nei confronti dei misteri pagani, intesi in senso ampio e 
strabordante, è la Confessio di Cipriano di Antiochia che, convertito ormai agli unici 
veri «misteri di Cristo», racconta una vita vissuta come all’interno di un conflitto fra 
potenze divine. 

Dunque la competizione fra i misteri cristiani e quelli pagani persiste, sia dal 
punto di vista letterario, sia filosofico, sia pratico e cultuale. Nel cap. viii a titolo di 
esempio Massa analizza il contesto dell’isola di Cipro nella seconda metà del iv se-
colo, l’epoca in cui Epifanio di Salamina scrive il suo trattato antiereticale Panarion. 
Quest’opera dedicata agli eretici è piena di riferimenti ai misteri, siano essi cristiani, 
siano essi pagani ma soprattutto eretici: si dà per assodato che tutte le religioni pos-
seggono misteri, ma che soltanto quelli cristiani ortodossi sono autentici. L’eresiolo-
go si diffonde nel descrivere i misteri degli eretici come una mera deformazione della 
vera liturgia cattolica, con cambiamenti che ne denunciano la falsità: secondo Massa 
occorre immaginare un ambiente in cui probabilmente rituali molto simili fra loro 
andavano concettualmente distinti, provando a evidenziarne polemicamente qualche 
segno peculiare. È evidente che lo scopo di Epifanio è istituire un legame diretto fra 
pagani ed eretici, attribuendo agli ultimi pratiche sovrapponibili a quelle dei primi 
(per esempio, i rituali dionisiaci). Più che cercare di comprendere quale sia la fonte 
a cui Epifanio abbia potuto attingere per descrivere i rituali pagani, secondo Massa 
è importante mettere l’accento sulla costruzione retorica denigratoria da lui operata, 
allo scopo di fabbricare un presunto legame diretto fra diverse categorie di cerimonie 
da lui ostracizzate.

Nel cap. ix Massa tocca il tema della disciplina arcani che caratterizzava le li-
turgie cristiane, affinché non fossero note ai non iniziati: è un altro indizio che lega le 
pratiche misteriche pagane a quelle cristiane. Come caso di studio l’autore sceglie la 
tradizione milanese della fine del iv secolo, durante l’episcopato di Ambrogio. Le de-
scrizioni dello svolgimento della liturgia nell’antichità sono in generale molto parche 
e allusive, ma i testi di Ambrogio, in particolare il De sacramentis e il De mysteriis, 
forniscono informazioni essenziali abbastanza accurate di tutti quegli elementi che 
richiedono una certa segretezza e costituiscono un vero proprio rituale di iniziazione. 



380	 Recensioni / reviews

Ambrogio ci tiene a screditare ogni altro tipo di battesimo, allontanando ogni possi-
bile somiglianza ricorrendo alla denigrazione e lasciando intravedere un contesto di 
forte competizione (che Massa intravede soprattutto con i culti di Mitra, Iside e Ci-
bele). Pur nella differenza sul piano teologico, tutti questi rituali hanno aspetti simili. 

Il cap. x mostra come sia difficile stabilire esattamente quando i culti misterici 
pagani scomparvero, per tre ordini di motivi: la difficoltà di riscontrare una defi-
nizione e una terminologia uniforme che consenta di selezionare precisamente la 
documentazione al riguardo; la necessità di distinguere fra le pratiche collegate a san-
tuari civici e quelle celebrate nei quadri associativi privati, che sicuramente furono 
meno danneggiati dalla legislazione imperiale antipagana; la tendenza ad assumere, 
da parte degli storici moderni, la prospettiva cristiana antica che tende a esagerare il 
processo di crisi e abbandono delle pratiche pagane fin dalla svolta costantiniana. In 
effetti anche dopo la chiusura o l’abbandono dei templi tra la fine del iv l’inizio del 
v secolo, certe pratiche tradizionali continuarono a essere celebrate, magari in forme 
diverse e più privatizzate. 

Massa dedica un notevole spazio alle sorti del santuario attico di Eleusi, l’unico 
che fornisce notizie abbastanza precise sulla sua fine. Sembra potersi concludere, 
principalmente grazie all’opera di Eunapio, che il santuario ha cessato di funzionare 
non per via della legislazione imperiale o della cristianizzazione del luogo, bensì a 
causa dell’invasione di Alarico del 395-396 (che secondo Eunapio è stata favorita 
dall’intervento di uomini empi vestiti di nero, comunemente identificati con monaci 
cristiani), quando comunque il santuario viveva un momento di crisi interna per via 
della presenza di un ierofante illegittimo e straniero, legato ai culti mitraici. 

Dopo la lettura dell’opera di Francesco Massa appare chiaro quanto l’aspetto 
competitivo abbia influenzato la produzione antica (e non solo) sul tema dei culti mi-
sterici. Appare che in una prima fase l’utilizzo di modelli e terminologie misteriche 
da parte dei cristiani è funzionale a sottolineare le analogie cultuali a scopo difensivo, 
in un momento in cui quelle cristiane erano oggetto di critiche e atteggiamenti perse-
cutori: dunque si giustifica l’insistenza sulle somiglianze più che sulle differenze. In 
una seconda fase, che ha inizio all’incirca la fine del iii secolo, certe somiglianze ven-
gono meglio precisate, specie nei rituali di battesimo ed eucaristia, ma al contempo 
i cristiani vogliono rivendicare una differenza profonda, sostanziale: il focus diventa 
quello delle discrepanze e non più quello delle somiglianze. Nella seconda metà del 
iv secolo il disprezzo cristiano per i rituali pagani giunge al massimo livello e assume 
le caratteristiche della denigrazione e della demonizzazione. 

L’autore chiude il suo lavoro con una domanda (p. 348): «La dimensione compe-
titiva dei misteri non potrebbe forse essere un’altra invenzione degli autori cristiani 
dell’epoca imperiale all’interno del loro processo di occupazione dello spazio cul-
turale e materiale del mondo romano?» D’altra parte le fonti che contrappongono i 
diversi tipi di misteri sono sempre cristiane, perché quelle pagane tacciono su questo 
aspetto. Dunque tale competizione esiste anche nella realtà, o è forse una proiezione 
cristiana unidirezionale mirante a occupare spazi di senso? O forse per gli autori 
cristiani evocare una competizione fra misteri potrebbe essere un prodotto della loro 
nuova concezione di “religione”, un qualcosa che è concepito in una maniera nuova, 
cioè come un dominio separabile dagli altri aspetti della vita sociale e politica?

Sono rimaste programmaticamente fuori dall’orbita del libro di Massa alcune 
questioni, anche fra le più dibattute. Per esempio, un confronto serrato delle analogie 
e delle differenze fra i misteri cristiani le pratiche riservate e non svelate delle reli-
gioni non tradizionali. Giustamente Massa segnala che il problema è stato formulato 



Recensioni / reviews	 381

esplicitamente per la prima volta in contesti di conflitto religioso protestante-catto-
lico. Rimane comunque sul campo una certa incertezza sulla eziologia delle prati-
che cultuali cristiane, e su quanto davvero possano aver tratto dalle pratiche cultuali 
misteriche pagane. Massa sceglie di accantonare questo interrogativo, ritenendo che 
financo a partire dalla precisa delimitazione di ciò che è un culto misterico nell’anti-
chità, dal lato pagano ma anche dal lato cristiano, dare una risposta di ordine generale 
sia molto arduo. Anche il recupero della terminologia misterica da parte dei cristia-
ni, per aspetti probabilmente non del tutto sovrapponibili, pone ulteriori difficoltà. 
Certamente il quadro di competizione teologica può aver portato a rappresentazioni 
forzate, ma un’eventuale volontà di chiarire ulteriormente questo meccanismo, senza 
pregiudizi apologetici, dovrebbe sicuramente tenere in conto di un altro aspetto, do-
vutamente segnalato da Massa stesso: la molteplicità delle pratiche che caratterizza-
vano sia quelli che oggi chiamiamo culti misterici sia i gruppi cristiani. Questo rende 
difficile intraprendere qualunque discorso che pretenda di essere generale – il che 
però non significa impossibile, fatti i dovuti distinguo che tengano opportunamente 
conto delle particolarità locali (come è stato fatto, ad esempio, per le “persecuzioni” 
anticristiane). Sarebbe anche importante concentrarsi ulteriormente sull’aspetto litur-
gico-performativo dei culti misterici, che finora non ha ancora attratto a sufficienza 
l’attenzione degli studiosi. Il libro di Massa aiuterebbe certamente a non cadere in 
un’ingenua lettura dei testi anche a questo proposito.

Andrea Nicolotti (Università di Torino)
andrea.nicolotti@unito.it

Marco Sbardella, Sotto il manto di Maria SS.ma della Guardia. Notizie di storia 
e di cronaca sul Santuario e sulla comunità di S. Giovanni Incarico, Arte Stampa 
Editore, Roccasecca 2023, pp. 288. ISBN 97912813540607.

L’Autore (d’ora in avanti A.) è un esperto di storia locale e profondo conoscitore 
della lingua latina. Questo suo studio, finanziato dal Comune di San Giovanni Inca-
rico e dal Consorzio di Valle della Guardia, rappresenta un primum per la compiuta 
descrizione del luogo di culto considerato, finora non particolarmente valorizzato nel 
panorama degli studi accademici. Molto ampia, e corredata da una nutrita schiera 
di immagini rappresentative, è la simbiosi tra religione e tradizione, fondata su una 
profonda conoscenza della realtà locale: il culto radicato della Vergine SS.ma della 
Guardia dimostra l’incessante devozione dei sangiovannesi nei riguardi della loro di-
vinità protettrice, mentre nei secoli anche diversi pellegrini hanno inteso identificare 
nell’amorevole e misericordiosa figura di Maria la destinataria elettiva della propria 
espressione fideistica.

Un merito innegabile dell’A. è anche quello di aver saputo trasfondere nel vo-
lume le sue ricerche anteriori, edite in periodici specializzati, quali «Lazio ieri e 
oggi», «Centro Documentazione e Studi Cassinati» o «Quaderni coldragonesi». I 
dati relativi sono stati riconfigurati in un dialogo virtuoso e costante tra l’oralità delle 
memorie popolari e le suggestioni figurative delle testimonianze iconografiche, con 
fonti primarie e secondarie sapientemente interrelate. Una breve descrizione dell’ar-
chitettura del testo potrà, in tal senso, giovare a ripercorrerne le coordinate essenziali.

Le pagine di presentazione sono curate dal Presidente del Consiglio Comunale 
Gaetano Battaglini e dal Sindaco di San Giovanni Incarico, Paolo Falcone, nonché 



382	 Recensioni / reviews

dai Parroci Don Antonio Ricci e Don Aurelio Ricci, i quali hanno espresso «la spe-
ranza […] che questo strumento redatto con passione e acume possa risultare utile per 
comprendere gli aspetti religiosi tuttora fondamentali per vivere pienamente il mes-
saggio che i luoghi mariani in generale, e quello sul monte Formale, in particolare, 
possiedono» (p. 4). Segue la prefazione del Mons. Giandomenico Valente, Direttore 
dell’Ufficio per i Beni Culturali della Diocesi di Sora-Cassino-Aquino-Pontecorvo, 
che definisce icasticamente il Santuario come quell’«oasi di preghiera» (p. 6) che il 
Santo Padre Francesco nel 2015 volle confortare con la grazia di un Giubileo Stra-
ordinario, in seguito al quale gli furono accordate le medesime prerogative spirituali 
della Basilica di San Giovanni in Laterano.

La trattazione risulta poi scandita in quattro sezioni programmatiche. La prima 
(Il Santuario della Madonna della Guardia, pp. 9-56) riveste un’importanza essen-
ziale nella configurazione del testo, dal momento che offre tutti gli elementi utili per 
una sua corretta fruizione. Aspetti storici, critici e descrittivi sono integrati da esaustivi 
richiami bibliografici, utili a confortare i dettagli proposti all’attenzione del lettore. 
Proprio questa parte rappresenta, peraltro, il punto di partenza dei successivi snodi, che 
ne offrono un’integrazione sostanziale (San Giovanni Incarico nei secoli, pp. 57-104), 
articolata (Spigolature sangiovannesi, pp. 105-222) e suppletiva (Note integrative, pp. 
22-280), grazie alla silloge mirata di una ricca documentazione esemplificativa. Infine 
una postfazione, affidata a Don Jorge Hernan Vargas, Parroco della Parrocchia di San 
Giovanni Battista e Rettore del Santuario, precede una bibliografia ragionata (pp. 281-
285) e l’indice (pp. 286-288), funzionali ad una più agevole consultazione dell’opera.

La fruizione dei contenuti è corredata da glosse esplicative utili a cogliere l’ar-
chitettura complessiva del testo: l’A., infatti, mantiene viva la qualità esegetica ga-
rantita dalla documentazione consultata, come quella dell’Archivio Diocesano, che 
ne rivela la familiarità con la materia trattata e un sincero attaccamento. Protos heu-
retés, e per questo investito di una responsabilità superiore rispetto ai parametri or-
dinari, non mostra mai di sottovalutare o dare per scontati gli argomenti trattati, anzi 
non di rado indulge in chiarimenti divulgativi, ampliando in tal modo il raggio dei 
potenziali lettori.

In questo senso anche la seconda parte del volume, dal taglio dichiaratamen-
te diacronico, assume un senso speciale: si sofferma, infatti, su diversi eventi, con 
particolare riferimento ai conflitti del xx secolo e alla partecipazione attiva della 
popolazione locale, ma tocca anche aspetti più tecnici, come quelli relativi alla plani-
metria del sito, particolarmente utili per giustificare le stesse modalità architettoniche 
del Santuario. Un interesse costante in tutto il testo è inoltre riservato alla menzione 
attiva, e nel complesso celebrativa, delle personalità meritevoli di memoria storica, 
per il loro valore in campo militare, letterario, artistico e più diffusamente civico. Tra 
queste, nella terza sezione, si possono qui citare almeno la singolare figura del mar-
chese chiavonista Alfred De Trazegnies, che divise le autorità del tempo sulla corretta 
definizione del suo ruolo, fino alla riqualificazione finale ufficialmente accordatagli, 
l’insigne storico Pasquale Cayro, spesso citato anche nella prima parte del volume, 
il medico Federico Tasciotti, lo studioso Eliseo Grossi e gli scultori Petronzio, autori 
di opere d’arte tuttora conclamate, ma anche le categorie dei Primi Cittadini e dei 
Parroci, citati uno per uno, e gli stessi membri della Banda Musicale, per mantenere 
vivo il ricordo di un’istituzione fermamente voluta e mantenuta dalla comunità civica 
per la sua pregevole venatura concertistica.

Un discorso a parte va riservato anche ad alcuni scorci particolarmente intrigan-
ti, come le notizie relative ad un periodico locale durato per circa un quinquennio, 



Recensioni / reviews	 383

negli anni Ottanta del secolo scorso (Il Focolare); o alla documentazione celebrativa 
dell’aspetto figurativo dello stemma del Comune e di altri tratti folklorici particolar-
mente caratteristici, come la Corsa delle Carrozzelle, che proprio l’anno del giubileo 
mariano celebrava la sua trentesima edizione. Un merito speciale dell’A., infatti, con-
siste proprio nell’aver saputo operare un connubio interattivo tra antico e moderno, 
garantendo il giusto risalto ad aspetti che si sono sedimentati nella cultura locale e 
giungendo non di rado anche a ridimensionare il divario cronologico, in una lettura 
omogenea e rispondente a canoni interpretativi intrinsecamente coerenti. Secondo 
questo quadro esegetico di fondo si possono interpretare anche gli approfondimenti 
più tecnici, come l’analisi puntuale ed esaustiva di due epigrafi conservate nel Cor-
pus Inscriptionum Latinarum (rispettivamente x, 6890 e 6893), risalenti rispettiva-
mente agli inizi del ii e del iii sec. d.C. e recuperate in località La Civita, nell’area 
di Fabrateria Nova; ovvero la puntualizzazione etimologica sulle origini del nome 
Incarico, con la condivisibile propensione per una delle ipotesi più risalenti, che col-
lega il toponimo con la pianta del fico, particolarmente diffusa nel Mediterraneo e 
interpretabile in chiave simbolica come segno di ubertosa disponibilità: non a caso la 
parabola del fico sterile rappresenta un invito esplicito alla conversione (Lc 13,6-9).

In conclusione, si può senz’altro comprendere come l’A. abbia voluto dedicare la 
sua ricerca alla Vergine Maria dopo un periodo così difficile come quello del Covid-19, 
durante il quale «tantissimi hanno rivolto lo sguardo, il pensiero, il cuore alla Patrona 
Celeste, venerata sotto il significativo titolo della Guardia, affidandosi al suo amore di 
Madre» (p. 7): una scelta non solo condivisibile, ma confortata da una documentazione 
ampia e approfondita, destinata a rivelarsi una pietra miliare per gli studiosi che vorran-
no ulteriormente ripercorrerla secondo un idoneo approccio scientifico.

Arduino Maiuri (Sapienza Università di Roma)
arduino.maiuri@uniroma1.it

Daniela Bonanno, Nemesis. Rappresentazioni e pratiche cultuali nella Grecia 
antica (Potsdamer Altertumswissenschaftliche Beiträge, 85), Franz Steiner Verlag, 
Stuttgart 2023, pp. 319. ISBN 9783515134927.

Il titolo della monografia di Daniela Bonanno richiama un tratto costante delle 
religioni, quella complessa combinazione di rappresentazioni e pratiche concrete già 
chiara ne Les formes durkheimiane e nei principi programmatici di Angelo Brelich. 
Questo aspetto assume nel panorama religioso della Grecia antica una peculiare forma 
di tensione tra sapere condiviso e declinazioni topiche, con cui ogni specialista delle 
religioni antiche deve confrontarsi. D’altro canto, la citazione di Paul Cartledge posta 
in esergo al volume suggerisce un’altra caratteristica distintiva dei politeismi antichi: 
la compenetrazione tra dimensione religiosa e cornice civico-politica. Tali elementi 
confluiscono nell’analisi di Nemesis, che è qui il tema di studio. Il profilo panellenico 
di Nemesis come potenza dotata di prerogative in materia di contenimento di pensieri, 
sentimenti o azioni devianti si riverbera nel contesto demotico di Ramnunte, dove 
questa figura è declinata secondo esigenze politiche locali, assumendo la funzione di 
garante della vittoria ateniese a Maratona e sanzionatrice della hybris barbara. 

Il volume si divide in due parti: nella prima (capp. i -vi) l’A. analizza il valore della 
nozione di nemesis come reazione emotiva di umani e dèi, nonché la sua «elevazione 



384	 Recensioni / reviews

alla potenza» nel registro panellenico; la seconda parte del volume (cap. vii) si concen-
tra sul «microcosmo composito» (p. 169) di Ramnunte, utile per cogliere la catena di 
rimandi reciproci che nutre il rapporto tra registro universale e retroterra locale. 

Due nodi centrali dell’indagine sono la categoria di “personificazione divina” e 
la trasparenza teonimica, concetti problematici almeno a partire da Hermann Usener. 
Sul filo di una riflessione già intrapresa da Jean-Pierre Vernant, l’A. preferisce l’idea 
di un’«elevazione alla potenza» alla nozione “etica” di personificazione, dal mo-
mento che in una griglia di “lettura politeistica” ciò che conta nell’attribuzione dello 
statuto divino è il riconoscimento di una dynamis inerente a elementi che l’essere 
umano è in grado di percepire in sé e nel mondo, ma a cui si assegna una matrice non 
umana1. La non facile rintracciabilità dell’opposizione durkheimiana sacro-profano 
nell’orizzonte di pensiero greco si rispecchia così anche all’interno della cornice se-
mantica e concettuale in cui può radicarsi un’entità divina. Ciò non significa che 
non vi siano stati già nell’esegesi antica dei tentativi razionalizzanti: in un passaggio 
dell’Etica Eudemia (iii 1233b, 22-26), cadenzato dall’uso di tempi verbali differenti, 
ad esempio, colpisce la trasformazione di nemesis da emozione comune (imperfetto) 
a divinità (presente), uno schema evolutivo opportunamente ricondotto dall’A. alla 
riflessione aristotelica (pp. 162 ss.). La trasparenza teonimica è spiegata invece in 
relazione alla sfera della percezione umana: al pari di Nemesis, anche le altre entità 
della discendenza di Notte possiedono dei teonimi “parlanti”, funzionali ad esprime-
re quegli aspetti che contraddistinguono la condizione mortale rispetto allo statuto 
divino (pp. 96 ss.). In altri termini, «la base è rappresentata dal nome trasparente, 
sia che si tratti di un’emozione, di un’idea, di un concetto astratto o di un elemento 
naturale, mentre il grado dell’esponente è dato dall’incidenza e dalla forza che ad 
esso è riconosciuta nell’esistenza mortale» (pp. 39-40). I nomi trasparenti, imme-
diatamente comprensibili alle orecchie di un praticante, dovevano evidenziare con 
maggiore forza la pervasività di queste forze divine nel registro umano, la loro diretta 
partecipazione al sistema di rapporti e alle forme di funzionamento di ogni società. 

Intesa come reazione emotiva percepita ed espressa da esseri umani, la nemesis 
è l’indignazione che nasce dall’osservazione di comportamenti devianti rispetto alle 
norme interne del gruppo di appartenenza. Tuttavia i motivi e il modo di percepire 
questa emozione possono variare, diversificandosi in base al contesto narrativo e alla 
posizione sociale dell’individuo che prova o che è oggetto di nemesis. L’A. coglie 
nella percezione della nemesis l’esistenza di differenze dovute a parametri socio-cul-
turali di genere: analizzando i casi specifici di Elena, Penelope e Nausicaa, si evince 
che i comportamenti suscettibili di scatenare la nemesis “femminile” sono differenti 
rispetto a quelli che provocano la sanzione maschile verso altri uomini. Nausicaa, ad 
esempio, si vede costretta, suo malgrado, ad accordare solo parzialmente a Odisseo 
l’aiuto che gli spetterebbe in quanto suo ospite, per evitare di scatenare la nemesis 
dalle altre donne feaci, che vedendola in compagnia di un uomo penserebbero abbia 
scelto uno sposo all’insaputa del padre. Mentre nella sfera maschile il rispetto della 
xenia risulta prioritaria e, anzi, conditio sine qua non per evitare di incorrere nella 
nemesis altrui, al contrario all’interno della sfera femminile l’articolazione tra xenia 
e nemesis funziona in maniera differente, perché i comportamenti considerati conve-
nienti seguono una diversa scala di valori. 

1 Cfr. D. Bonanno, (Dis)habilités divines chez Homère et au-delà. Atē, les Litai et l’enfant 
d’Horkos, in R. Gagné - M. Herrero de Jáuregui (eds.), Les dieux d’Homère, vol. 2: Anthropomor-
phismes, Presses universitaires de Liège, Liège 2019, pp. 65-87.



Recensioni / reviews	 385

Una sezione significativa del libro è dedicata alla percezione della nemesis nella 
sfera dell’emotività divina. La novità sta nel leggere questa emozione all’interno del 
registro divino non semplicemente come “gelosia” o “invidia” degli dèi, ma piuttosto 
come uno strumento che pone in scena la rete dei rapporti di forza istituita tra mondo 
divino e umano, nonché la gerarchia interna al consesso divino, evidenziando le pre-
rogative che spettano e che definiscono la capacità d’azione specifica di ogni poten-
za. Così Apollo (Hom. Il. iv 501-507) e Poseidone (Hom. Il. xiii 95-124) scagliano la 
loro nemesis contro i Troiani e gli Achei non solo perché biasimano il comportamen-
to dei loro protetti, ma anche poiché proprio questo comportamento deviante costitu-
isce una minaccia al proprio potere: la ritirata dei Troiani pone in dubbio il ruolo di 
Apollo come fondatore delle mura di Troia, mentre quella degli Achei mette a rischio 
le navi su cui Poseidone stesso vigila. Allo stesso modo, la nemesis che Hera rivolge 
verso Ettore si chiarisce se si considera il contesto narrativo, in cui l’eroe troiano sta 
istigando i cavalli ad aiutarlo contro gli Achei: la dimensione ippica costituisce uno 
dei campi d’azione privilegiati di Hera, la quale non può accettare che i cavalli su 
cui esercita il suo potere diventino strumento della sconfitta dei propri protetti. Non è 
un caso nemmeno che la nemesis di Poseidone nei confronti di Zeus emerga quando 
quest’ultimo intima al fratello di ritirarsi dalla battaglia proprio mentre essa si sta 
svolgendo presso le navi care a Poseidone. 

Una parte della riflessione è dedicata agli attributi onomastici, considerati nelle 
moderne indagini sulle religioni antiche un elemento essenziale per cogliere a pieno 
tutte le sfaccettature di una figura divina, le sue competenze e le articolazioni istitu-
ite con altre potenze. È significativo che l’onomastica attribuita a Nemesis delinei in 
sottofondo un fil rouge che lega questa dea ad Afrodite (attraverso la condivisione 
dell’attributo Ourania, pp. 154-155). Questa relazione riemerge anche nella tradizione 
che spiega la dedica della statua di Nemesis a Ramnunte mediante la “metamorfosi” 
di un’opera originariamente concepita per rappresentare la Cipride. Da queste fram-
mentarie notizie si profila una convergenza funzionale di Nemesis e Afrodite, divinità 
a un primo sguardo lontane, eppure parimenti implicate nella dimensione del conflitto 
(per motivi diversi sarebbero responsabili della guerra troiana) e nel rapporto con la 
discendenza di Notte (apate è una delle modalità d’azione di Afrodite, nonché sorella 
di Nemesis). Del resto, il motivo del ramo di melo nell’iconografia della statua di 
Ramnunte, letto dall’A. come rimando al giardino delle Esperidi, luogo vicino a Ocea-
no (anch’egli potenza del limite e padre di Nemesis nella genealogia locale ramnusia), 
ritorna forse più immediatamente e distintamente proprio nel rapporto con Afrodite. 

Nella sezione relativa al culto ramnusio, ampio spazio è dedicato al rapporto tra 
Themis e Nemesis, lette alla luce della loro complementarità in materia di normativi-
tà, regolazione civico-sociale e controllo politico. La relazione strutturale tra queste 
due divinità, espressa anche sul piano mitico-narrativo dalla loro comune implica-
zione nella guerra troiana, trova nel contesto demotico di Ramnunte una specifica 
espressione locale. Esaminando le due principali versioni relative alla consacrazione 
della statua di Nemesis a Ramnunte, l’A. dimostra come la tradizione che collega il 
culto della dea alla vittoria di Maratona è probabilmente una costruzione a posterio-
ri, forse sostenuta dall’orizzonte mitico ramnusio in cui Nemesis era connessa allo 
scoppio della guerra troiana (in quanto madre di Elena). Com’è noto, la guerra tra 
Achei e Troiani narrata da Omero fu riletta a partire da Erodoto attraverso il filtro 
dello scontro tra Greci e Persiani. È dunque plausibile che l’esistenza a livello locale 
di un nesso tra Nemesis e la guerra troiana possa aver contribuito a forgiare quella 
tradizione che ancorerà la dea alla vittoria di Maratona, propagandisticamente mar-



386	 Recensioni / reviews

cata dall’antitesi tra la grecità intera (sotto la guida ateniese) e il mondo “barbaro”. 
L’A. ipotizza un’incubazione periclea in cui il culto di Nemesis potrebbe essere stato 
riallacciato in un primo tempo alla vittoria democratica di Salamina. A seguito del 
declino della democrazia ateniese, tuttavia, il culto sarebbe stato poi orientato verso 
un “ritorno a Maratona”. Si tratterebbe di un revival ideologico di un momento em-
blematico dell’akme oplitica di Atene e del successo della difesa territoriale dell’At-
tica, tema evidentemente molto sentito dopo la guerra del Peloponneso (pp. 185-
187). La rielaborazione locale di una figura nota a livello panellenico mostra come 
il rapporto tra questi due registri non debba essere pensato in maniera dicotomica. 
La proposta, invece, è di leggerli come «vasi comunicanti, in cui forme di devozione 
locale reinterpretano tradizioni mitiche e rappresentazioni note a livello panellenico 
restituendo, poi, sull’orizzonte internazionale, l’immagine di una divinità che è il 
frutto di un bricolage di sapere condiviso e memorie territoriali, in un processo di 
contaminazione reciproca» (p. 274). 

L’A. rimarca efficacemente anche le costanti rifunzionalizzazioni cui è andato in-
contro il culto ramnusio a seconda delle necessità storiche del momento: se in periodi 
di guerra contro la Macedonia Ramnunte poteva presentarsi come «centro nevralgico 
della resistenza al nemico esterno» (p. 254) e tale resistenza poteva essere posta sot-
to il segno di Nemesis, dopo la guerra cremonidea il demo integra il re macedone, 
Antigono Gonata, nelle festività dei Nemesia nel tentativo di ripristinare dei rapporti 
amichevoli. A fronte della possibile allusione a un invito verso il sovrano a regnare in 
maniera equilibrata, ciò che forse favorì più direttamente l’associazione di Antigono 
con il culto ramnusio fu la sua celebrazione come re soter, protettore della libertà dei 
Greci contro i Galati. Questa funzione “anti-barbara” si prestava bene a un contesto 
come quello di Ramnunte in cui il culto della dea principale sembra da un certo mo-
mento in poi associato ideologicamente e narrativamente alla vittoria ateniese contro 
i Persiani. In ogni caso, è chiaro che il contesto cultuale ramnusio poteva essere im-
piegato per entrare in contatto con sovrani e potenze straniere. In questa prospettiva 
l’A. legge giustamente l’associazione di età imperiale tra il culto di Nemesis e quello 
di Livia, moglie di Augusto, non tanto in termini di “sincretismo”, quanto piuttosto di 
una “negoziazione” tra due mondi che devono ormai coabitare, rimarcando la neces-
sità dell’élite locale ramnusia di stabilire una relazione salda con il potere imperiale. 
L’importanza di Nemesis viene ricondotta alle origini stesse di Roma mediante la 
tradizione che vedeva coinvolta questa dea nello scoppio della guerra troiana, di cui la 
fondazione di Roma attraverso la discendenza di Enea costituirà l’atto finale.

In conclusione, il volume che qui si recensisce si pone per varie ragioni all’at-
tenzione del pubblico scientifico. Innanzitutto, ha il merito di mettere in primo pia-
no una figura divina in passato posta a margine e contrassegnata da tratti oscuri o 
apertamente negativi, recuperandone un’immagine autonoma e operativa nel sistema 
politeistico. Altro merito dell’A. è coniugare l’analisi funzionale di Nemesis con la 
considerazione degli sviluppi diacronici della sua immagine e dei suoi culti (ad esem-
pio, emblematico è il caso di Ramnunte, di cui si è detto). Mettendo a sistema fonti 
di varia tipologia, il volume si segnala inoltre per la capacità di sfuggire al paradigma 
semplificante che continua ad alimentare la categoria di “personificazione”, contri-
buendo invece alle discussioni più recenti che tentano di ripristinare all’interno della 
logica del politeismo figure considerate nell’immaginario comune “divinità minori”.

Federica Zigarelli (Sapienza Università di Roma)
federica.zigarelli@uniroma1.it



Recensioni / reviews	 387

Alessandra Marchi, Le vie del sufismo verso l’Europa mediterranea. Percorsi di 
conversione, diffusione e trasformazione sociale, Meltemi, Milano 2023, pp. 244. 
ISBN 9788855198752.

Alessandra Marchi, con il suo volume Le vie del sufismo verso l’Europa medi-
terranea. Percorsi di conversione, diffusione e trasformazione sociale, edito da Mel-
temi nel 2023, offre un’analisi delle traiettorie del sufismo nello spazio dell’Europa 
mediterranea e orientale. Nel volgere l’attenzione sul tema della conversione religio-
sa, l’autrice si inserisce in modo originale nel dibattito contemporaneo che concerne 
lo sviluppo dell’islam in Europa e le nuove modalità del credere. L’interesse al sufi-
smo, che viene declinato al plurale nel tentativo di abbracciare le complessità e le 
diversità che lo contraddistinguono, si lega al tema della conversione riflettendo su 
come proprio le confraternite sufi e il sufismo in generale, abbiano rappresentato un 
veicolo per l’islam in Italia ed Europa. Il volume risulta molto agevole grazie anche 
alle notazioni metodologiche che Marchi sceglie di inserire nell’introduzione del vo-
lume e che consentono al lettore di ripercorrere sia il percorso intellettuale che gli 
interrogativi che hanno generato il campo di ricerca. L’autrice si muove infatti a 
partire da riflessioni etnografiche, maturate sul campo di ricerca, per poi rivolgersi 
all’utilizzo di archivi storici e fonti secondarie, adoperando una densa e variegata 
bibliografia che spazia dall’islamologia, alla storia moderna fino alla sociologia. A 
questo proposito colpisce in particolare la scelta di utilizzare gli scritti e la stessa 
documentazione sia biografica che autobiografica di alcune figure (diari, articoli di 
giornale, racconti e saggi) ai fini di approfondire la comprensione delle conversioni 
anche attraverso un’analisi comparativa con i racconti di conversione odierni. I con-
tenuti prettamente etnografici finiscono così per rientrare all’interno di un quadro 
storiografico e sociologico di lunga durata. L’aspetto più innovativo del volume, d’al-
tra parte, consiste proprio nella chiave di lettura attraverso cui Marchi sceglie di 
analizzare i fenomeni di conversione al sufismo: l’adozione di un approccio gramscia-
no, che consente all’autrice di costruire un’analisi che, non limitandosi ad una descri-
zione della dimensione culturale o sociale delle conversioni, mette in rilievo l’inscin-
dibilità del fenomeno dai contesti storici e politici. Attraverso questa lente l’autrice 
esamina e analizza le “traiettorie” di conversione nella loro integralità: l’obiettivo, 
esplicitato chiaramente, è stabilire una connessione tra il tema della conversione reli-
giosa e i processi di costruzione della soggettività moderna, intesi gramscianamente 
nei termini dell’acquisizione di una coscienza storica individuale. La conversione 
all’islam sufi emerge pertanto all’interno del volume come scelta radicale che, impli-
cando un attraversamento di “frontiera”, emancipa dall’ordine europeo e cristiano. Il 
sufismo diventa così una “ideologia del riscatto” e la conversione un «processo di 
resistenza all’egemonia culturale e politica europea». Muovendosi in una linea tem-
porale che parte dal medioevo per arrivare alla contemporaneità, Marchi ricostruisce 
una storiografia e sociologia del sufismo, inseguendo attraverso l’analisi del dato 
biografico i significati culturali e sociopolitici che la conversione ha assunto sullo 
sfondo del Mediterraneo. Significativa la ricostruzione storica che Marchi fa nel pri-
mo capitolo (Storie dell’Islam dall’Europa: dai “rinnegati” alla colonizzazione) dei 
rapporti tra islam ed Europa. Attraverso una nutrita bibliografia e un sapiente utilizzo 
di fonti d’archivio, Marchi ripercorre l’ambivalente relazione tra l’Europa medievale 
cristiana e la religione islamica, svelando le fallaci dicotomie Oriente-Occidente per 
offrirci piuttosto un reticolato complesso fatto di attraversamenti continui e di sguar-
di speculari. Emerge qui la figura del rinnegato, antesignano del convertito odierno, 



388	 Recensioni / reviews

che muovendosi aldiquà della frontiera religiosa tra cristianesimo e islam, ci mostra 
una fascinazione per l’Oriente che si dipana a partire dalla rottura tra la religione 
dogmatica dello stato ed una nascente individualizzazione del sentimento religioso. 
Sarà però con il colonialismo che l’interesse per l’Oriente acquisirà una nuova di-
mensione simbolica: momento cruciale sia rispetto ad uno sviluppo della percezione 
del sufismo in Europa, ma anche periodo chiave della sua diffusione. Nell’attraversa-
re le biografie del pittore svedese Ivan Aguelì, della scrittrice Isabelle Eberhardt, 
dell’anarchica italiana Leda Rafanelli e dell’artista francese Valentine de Saint Point, 
Marchi ci descrive figure “radicali” non solo per la conversione all’islam, ma anche 
per militanza politica e scelte di vita. Queste «figure dell’attraversamento» invitano 
a considerare le traiettorie di conversione al sufismo non solo nei termini di “rottura” 
dell’ordine stabilito, ma come fenomeno integrale, all’interno del quale l’aspetto spi-
rituale diventa inscindibile da quello sociopolitico. Protagonista e sfondo allo stesso 
tempo di questi “attraversamenti” è sempre lo spazio del Mediterraneo e, in partico-
lare, le città “sulle sponde”, dal Cairo a Damasco, dove nella prossimità e nella coa-
bitazione della molteplicità sfumano i confini porosi tra Oriente e Occidente. I perso-
naggi che Marchi ci descrive si muovono dentro queste città «semi periferiche», 
dando vita a bricolage identitari sovversivi nei quali la dimensione spirituale dell’i-
slam viene espressa nelle sue potenzialità di contestazione e trasformazione contro 
l’imperialismo europeo. Il portato storico del dato biografico si esprime soprattutto 
nella dimensione della scrittura, comune a tutte queste figure, e che si configura come 
il mezzo principale di conoscenza e di resistenza attraverso cui si sviluppano i percor-
si individuali biografici. Concentrandosi sulla conversione da una prospettiva storica 
e antropologica, questa emerge come processo leggibile esclusivamente dentro al suo 
quadro storico, in cui la contestazione dell’ingombrante bagaglio culturale e politico 
occidentale e del suo rapporto con la sfera del sacro, inclusi i più recenti processi di 
secolarizzazione, è lo sfondo a cui si sommano gli elementi fondamentali del sufi-
smo: il tema del viaggio, l’Oriente, nel suo aspetto mistico e “lontano”, ma anche 
spazio di sovvertimento politico; la scrittura; l’origine divina a cui si fa ritorno; il 
femminismo e il femminile, e la ricerca spirituale e politica di un’alternativa. Signi-
ficativa l’analisi che Marchi svolge nel quarto capitolo (Sociologia del sufismo in 
Europa. Un approfondimento sull’Italia) dove ripercorre le traiettorie del sufismo in 
Italia, ricostruendo una genealogia delle confraternite che ne hanno determinato una 
diffusione. Dall’influenza del “tradizionalismo” di Guénon in Europa, grande ispira-
tore del sufismo, e la nascita dei primi gruppi sufi in Europa, l’autrice procede a de-
lineare una descrizione della presenza del sufismo sul territorio italiano, attraverso 
una disamina della bibliografia esistente e dalle sue ricerche di campo, operazione 
particolarmente rilevante alla luce della limitata letteratura scientifica a riguardo. 
L’ultimo capitolo del volume (La “scelta” spirituale e politica. Le trasformazioni del 
sufismo contemporaneo in Occidente) riflette sulla scelta di conversione in relazione 
alla contemporaneità, riportando in particolare le esperienze di italiani e delle italiane 
convertite al sufismo uscendo da un percorso cristiano. I percorsi di vita di coloro che 
scelgono di attraversare la “frontiera”, fisica, spirituale e politica vengono così inqua-
drati alla luce dei passaggi storici della trasmissione del sufismo in Occidente, riflet-
tendo linearmente i due obiettivi del volume di Marchi: delineare la ricostruzione di 
una storiografia del sufismo nell’Europa mediterranea, e riflettere sul nesso tra spiri-
tuale e politico rispetto alla scelta di conversione. La riflessione sul sufismo si intrec-
cia pertanto ai suoi percorsi di diffusione nell’Occidente contemporaneo, ragionando 
sulle sue trasformazioni in relazione alla dimensione di crisi del moderno Occidente. 



Recensioni / reviews	 389

La densità argomentativa, come anche l’innovativa chiave di lettura gramsciana rap-
presentano sicuramente gli aspetti più meritevoli del volume, a cui si aggiunge la 
capacità di costruire un quadro storico e sociologico coerente nonostante la lunga 
periodizzazione che l’autrice percorre e quantomai necessario dato il vuoto epistemo-
logico presente nella letteratura italiana socio-antropologica e islamologica sul tema 
del sufismo e delle conversioni sufi. Resta forse più sospesa l’analisi più etnografica 
dei processi di conversione degli italiani e delle italiane oggi, messa in ombra da una 
parte dall’intensità e forza biografica di figure come Aguelì o Rafanelli, come anche 
dalla densità e necessità argomentativa che le trasformazioni e le traiettorie del sufi-
smo oggi richiedono. Date le premesse metodologiche e il desiderio di indagare il 
fenomeno della diffusione e trasformazione del sufismo attraverso la lettura dei per-
corsi individuali e alla luce dei fatti storici e politici, si tratta pertanto di un tema che, 
come la stessa Marchi invoca, richiama ulteriori approfondimenti. 

Nicole Stella Metz (Sapienza Università di Roma)
nicolestella.metz@uniroma1.it

Andrea Ghidoni, Piangere la memoria. Lamento funebre e culture medievali, Pre-
fazione di Corrado Bologna, Carocci, Roma 2024, pp. 615. ISBN 9788829024087.

Il lamento funebre, eseguito, in genere, davanti alla salma, accompagna molteplici 
tradizioni culturali e religiose, acquisendo, in società assai diverse tra loro, significati 
simili, legati in genere al ruolo incarnato dal defunto quando era in vita. Generalmen-
te, lo si declina in termini corporei: visivi, uditivi, tattili. Dunque, solitamente vistosi. 
Talvolta, a tali elementi si accompagnano espressioni diverse, prettamente letterarie, 
capaci di condensare in poche ma efficaci parole il sentimento del lutto. A questa 
tipologia particolare è dedicato il ponderoso volume di Andrea Ghidoni, ricercatore e 
docente di Filologia Romanza presso l’Università di Macerata: Piangere la memoria. 
Lamento funebre e culture medievali, edito da Carocci editore. Centrato sul Medioevo 
europeo, esso è frutto d’un lungo lavoro di ricerca realizzato col supporto del pro-
gramma PRIME del Deutscher Akademischer Austauschdienst (DAAD), finanziato 
dal Bundesministerium für Bildung und Forschung (BMBF), e di un assegno di ricer-
ca nell’ambito del programma “Dire l’indicibile. Il lamento funebre nella letteratura 
romanza medievale” del Dipartimento di Italianistica, Romanistica, Antichistica, Arti 
e Spettacolo (DIRAAS) dell’Università degli Studi di Genova. L’autore si prefigge di 
mostrare la diversità dei «modelli di umanità» (p. 31) rintracciabili nei testi legati al 
lamento funebre, stratificatisi, cioè, attraverso la forma scritta, giuntici in latino o nei 
principali volgari del tempo, opera di chierici, monaci, trovatori, membri di confra-
ternite. I quattro capitoli in cui si suddivide l’opera sono preceduti da una Prefazione, 
curata da Corrado Bologna, che ne riassume efficacemente i temi e da un’Introduzio-
ne seguiti da una breve Conclusione. L’amplia bibliografia testimonia la varietà dei 
temi e dei problemi affrontati. L’assenza di indici complica, invece, la consultazione, 
invitando, tuttavia, a una (piacevole) lettura corriva dell’opera, inframmezzata da nu-
merosissime citazioni dirette (in particolare, di testi poetici), capaci di calare il lettore 
in una dimensione fortemente lirica, oltre che critica. 

Ghidoni restituisce una storia del lutto come testo poetico, sublimato, cioè, in 
una dimensione letteraria, escludendo intenzionalmente i testi in prosa. L’analisi filo-



390	 Recensioni / reviews

logica si accompagna tanto a quella stilistica, quanto a quella storico-antropologica, 
evidenziando la coesistenza di tre tipologie fondamentali di lamento: quello rituale, 
quello mitico e quello cultuale, corrispondenti a tre diversi modi d’intendere l’estre-
mo passaggio e, dunque – per usare le parole dell’autore – di «affrontare il problema 
dell’invenzione della cultura nel contesto dell’esperienza luttuosa». Lo sguardo di 
fondo, pertanto, è prettamente antropologico-letterario. Lo scopo dell’autore è quello 
d’indagare «il modo in cui le strutture lamentatorie, universali e profonde, si so-
vrappongono ai problemi culturali del Medioevo» (p. 29). Come sottolinea Bologna, 
«il libro intero si impernia sull’individuazione del lutto quale evento di creazione 
culturale» (p. 13). I «modelli di umanità forgiati nel contesto dell’esperienza della 
morte», affrontati dall’autore, corrispondono, pertanto, ad altrettanti moduli espres-
sivi, in grado d’esprimere il dolore causato dal distacco in maniera plateale, oltre 
che intima, spettacolarizzando il lutto tramite la lettura comune, secondo una pratica 
affermatasi in tutto il Medioevo europeo: «se inventare cultura significa dare forma 
all’uomo e alle sue esperienze – si legge nelle Conclusioni –, articolando per essi un 
“contesto”, un orizzonte operativo, il lamento rituale plasma il tempo presente di un 
mondo sociale alle prese con una morte recente che dissolve la comunità stessa, rim-
piangendo il passato e costruendo una memoria per il futuro; il lamento mitico forgia 
il tempo del mito, che si differenzia nettamente da quello “profano” (in cui si colloca 
il narratore) proprio perché il lamento svolto nel passato su un morto esemplare è 
sovrumano e fuori dell’ordinario; il lamento cultuale, infine, dà forma a un contesto 
in cui piangere la morte di un personaggio mitico diventa strumento protettivo dal 
rischio futuro della dissoluzione del mondo umano» (p. 582).

Tale impostazione è chiaramente espressa nell’Introduzione: «attraverso la 
morte di una persona con la quale si intratteneva un rapporto affettivo di qualche 
tipo, oppure tramite la propria morte, immaginata e prefigurata, l’uomo fa espe-
rienza della perdita del proprio orizzonte operativo – come avrebbe scritto Ernesto 
de Martino. L’uomo trova un elemento di disordine nella costruzione di sé stesso, 
degli altri e del proprio mondo (o del proprio cosmo, di un mondo culturalmente 
ordinato)» (pp. 24-25). Secondo l’autore, tale «forza anti-poietica della morte» sa-
rebbe superabile – o, comunque, sarebbe storicamente superata – dalla ricostruzione 
dell’identità su basi diverse rispetto a quanto annientato, e, in particolar modo, at-
traverso «parole e immagini». La ricerca d’una «sintesi tra l’elemento negativo, ne-
gante, apportato dalla morte biologica, e l’elemento positivo, costruttivo, apportato 
dall’uomo e dalla sua memoria culturale, onde permettere la prosecuzione dell’agire 
umano entro un orizzonte cosmologico che deve contemplare anche il problema 
della morte» (pp. 25-26) ha tra i suoi output principali la costruzione d’una memoria 
culturale (in senso assmanniano) capace di fornire un contesto all’interno del quale 
quell’evento diventa leggibile e comprensibile. Tra i riti volti a risignificare la mor-
te, al fine di renderla comprensibile nel quadro culturale di riferimento, il lamento 
funebre, «complesso rituale di parole e mimica», costituirebbe, dunque, quello ca-
pace di far emergere maggiormente la «forza antipoietica della morte» (p. 26). Si 
tratta di una prospettiva di grande fascino, scarsamente adottata, di cui Ghidoni 
offre un saggio esemplare. Il suo studio “filologico”, non “antropologico” («entro 
una concezione della filologia che però parte dai testi come manufatti rispondenti a 
tipologie antropologiche») è affrontato calando la produzione lirica del Medioevo 
europeo nel proprio contesto, nell’ambito di quella che l’autore definisce «culturo-
logia»: «lo studio storico dell’uomo, in quanto autore e “lettore” di manufatti, testi, 
oggetti culturali» (p. 27). 



Recensioni / reviews	 391

È in questo senso che vanno letti i tre ampi capitoli dedicati alle singole tipologie 
di lamento analizzate. In qualche caso non si tratta che d’un riflesso del lamento folk-
lorico, difficilmente ricostruibile; anche, ritengo, per la scelta – senz’altro giustificata 
– di escludere i testi in prosa, il cui studio avrebbe enormemente allargato la ricerca, 
pur consentendo, forse, di contestualizzare meglio il “sentire” comunitario di certi 
contesti. È tale elemento, del resto, a consentire di cogliere il “costruito” culturale, 
distinguendolo dal “culturale” spontaneamente espresso in quanto segnacolo della 
propria tradizione (sono categorie mie). Di ciò, a ogni modo, l’autore è pienamente 
cosciente. Va detto, tuttavia, come non ci si trovi di fronte – se non in qualche caso – a 
testi pronunciati in maniera estemporanea bensì a opere meditate; e ciò, nonostante 
si possa scorgere, di tanto in tanto, qualche elemento di oralità. Il che complica assai 
il quadro interpretativo, imponendo una distinzione tra l’estemporaneità del gemito e 
la meditazione su di esso. Inutile dire come anche di ciò l’autore sia consapevole. È a 
partire da tali assunti, di fatto, ch’egli costruisce il proprio percorso testuale. Si viene 
a conoscenza, dunque, di espressioni assai diverse tra loro, di cui – volutamente – non 
è fornita una tassonomia. Tra i generi letterari presi in considerazione, appartenenti 
all’area mediolatina e romanza – senz’altro, prediletta per formazione personale –, 
spiccano il planctus – il gruppo più ampio –, d’origine carolingia, centrato sul ricordo 
di personaggi realmente esistiti, benché non manchino exempla biblici e un intero 
filone dedicato ai temi della Passione; il panh trobadorico in provenzale, centrato 
sulla morte recente di una persona degna di commemorazione, reale o fittizia (come 
l’amata); la chansons de geste, al cui interno si trovano generalmente lamenti in me-
moria dell’eroe – non diversamente, del resto, al roman antico e da quello arturiano; 
la letteratura agiografica e miracolistica, con particolare riguardo al lamento mariano. 
Ciascuna famiglia testuale è collocata in un continuum temporale capace di eviden-
ziare i mutamenti sul lungo periodo. 

Senz’altro, la tripartizione adottata dall’autore, legata alla funzione antropologi-
ca di ciascuna tipologia di lamento, possiede degli indubbi vantaggi, permettendo di 
cogliere aspetti assai diversi tra loro. Il lamento rituale, in particolare, consentirebbe 
di convogliare la creatività verso forme accettate e condivise senza tarpare la libertà 
d’espressione. È il caso, ad esempio, del planctus latino o del planh trobadorico, 
la cui funzione sarebbe quella di eroicizzare il defunto sottolineandone le virtù: la 
persona scomparsa subisce una sorta di metamorfosi, divenendo un eroe, il cui sco-
po non sarebbe altro che quello di sostenere simbolicamente l’identità di comuni-
tà accomunate da linguaggi, costumi, pratiche condivise. Le forme dell’agiografia, 
della chanson de geste o del roman, al contrario, si differenzierebbero per il fatto di 
fondare brelichianamente determinati aspetti della realtà, segnando la differenza col 
tempo presente, corrispondente al punto di vista del narratore, ma, al contempo, indi-
candone le origini. Come sintetizza Bologna, il mito «non “spiega” le gesta eroiche, 
ma attraverso la loro narrazione “fonda” la realtà “così com’è”, come “è diventata” 
nel tempo “storico” proprio grazie all’azione svolta dal defunto-eroe “nel tempo del 
mito”» (p. 14). Il lamento cultuale, invece, espressione riferita a quei testi in cui si 
lamenta la perdita d’una figura «oggetto di culto» – è il caso delle laude religiose 
dell’Italia centrale o dei poemetti in volgare composti a uso delle confraternite laiche 
che cantavano le lodi di Maria o dei santi nel corso delle loro pratiche di disciplina –, 
è osservato, invece, nel quadro d’un Medioevo cristiano teso a trasferire sui martiri, 
sulla Vergine ovvero sul Cristo stesso alcuni caratteri che il paganesimo antico at-
tribuiva all’eroe stesso. Da questo punto di vista, lo scopo non sarebbe dissimile da 
quello attribuito al lamento mitico: la fondazione della storia, tuttavia, avverrebbe, 



392	 Recensioni / reviews

questa volta, su base soteriologica, sulla base delle idee e dei comportamenti compiu-
ti in vita dal santo, da Maria o da Gesù.

Siamo di fronte, dunque, a categorie complesse, il cui utilizzo, tuttavia, consente 
d’operare distinzioni e confronti rapportando il contenuto di ciascun componimento 
al contesto in cui è stato prodotto e alla funzione assegnatagli dalla società: una socie-
tà tesa ad associare al trapassato il fondamento della propria identità, fondando su di 
essa parte della propria autorappresentazione. Da questo punto di vista, la coesistenza 
di forme diverse di lamento funebre costituisce un tratto essenziale della complessità 
d’una cultura. Ghidoni non restituisce uno studio di letterature comparate – una via 
intrapresa molte volte – , né un trattato sistematico, bensì «uno studio del ruolo del 
lamento funebre, inteso come forma antropologica, nell’ambito di singole culture 
e tradizioni medievali» (p. 31). Al termine delle quasi seicento pagine in cui si di-
spiega il volume si è pienamente persuasi della validità della prospettiva adottata 
dall’autore. Si tratta d’una metodologia convincente, in grado di fornire un senso 
compiuto all’analisi filologica in sé, per nulla fine a sé stessa ma orientata a cogliere 
quei sintagmi culturali tràditi dal “materiale” letterario superstite tramite i quali in-
dagare quel “come pensavano” che, assieme al “come vivevano”, costituisce uno dei 
principali imperativi dello storico. L’utilizzo d’uno sguardo antropologico in ambito 
filologico, per quanto non del tutto innovativo (ma nemmeno, poi, così ampiamente 
diffuso), consente, insomma, di penetrare le stratificazioni date dal contesto in cui il 
testo è redatto, concentrandosi su elementi diversi: dalla tipologia di defunto su cui 
si esercita il pianto alla funzione antropologica che vi è assegnata di volta in volta, e 
così via. A emergere sono i differenti «modelli di umanità» circolanti nelle culture del 
Medioevo europeo, caratterizzanti l’approccio alla vita e alla morte, i cui caratteri si 
specchiano nell’alternarsi delle strofe. Quello di Ghidoni, pertanto, è un esperimento 
riuscito, che si spera voglia teorizzare ulteriormente e riproporre in altri percorsi.

Antonio Musarra (Sapienza Università di Roma)
antonio.musarra@uniroma1.it

Gabriele Boccaccini, Le tre vie di salvezza di Paolo l’ebreo. L’apostolo dei gentili 
nel giudaismo del i secolo, Claudiana, Torino 2021, pp. 264. ISBN 9788868983048.

Il presente volume è l’edizione italiana del testo «Paul’s three paths to salva-
tion», pubblicato nel 2020 da Eerdmans. L’autore, Gabriele Boccaccini, è docente 
di Giudaismo del Secondo Tempio e Origini Cristiane alla University of Michigan 
negli Stati Uniti. È il fondatore e direttore dell’Enoch Seminar con il quale svolge 
un’intensa attività internazionale di incontri, convegni e pubblicazioni sul giudaismo 
del Secondo Tempio. 

Il testo in esame non si pone come semplice traduzione del lavoro pubblicato 
in inglese, ma vi si ritrovano degli ampliamenti riservati al mondo degli studi giu-
daici e neotestamentari italiani. In particolare, è stata rivista la sezione bibliografica 
adattata alle esigenze di un differente pubblico. Per il panorama italiano rappresenta 
un contributo fondamentale per far conoscere e approfondire le istanze della Paul-
within-Judaism Perspective. Nel corso degli ultimi decenni, infatti, sono state tradot-
te pochissime opere che fanno parte o che hanno recepito le più recenti prospettive 
di studi, ed appartenenti esclusivamente alla New Perspective on Paul, risalenti per 



Recensioni / reviews	 393

lo più agli anni ’80 e ’90 del secolo scorso. Pubblicazioni che propongono le istanze 
della Paul-within-Judaism Perspective, fatta qualche eccezione, ad esempio il testo 
di Mauro Pesce «L’esperienza religiosa di Paolo», fino al 2021 ancora non erano 
state tradotte o diffuse2.

Il volume si struttura in nove capitoli in cui, partendo da una sintesi riguardante 
gli studi sull’ebraicità di Paolo, si passa attraverso la comprensione di dove si col-
locasse all’interno del variegato mondo del giudaismo del Secondo tempio, e si ter-
mina cercando di individuare come le idee di giustificazione e salvezza, negli scritti 
paolini, si ponessero tra la prospettiva del Libro delle Parabole di Enoc e quella dei 
Vangeli sinottici. Nel primo capitolo troviamo un’introduzione e una sintesi storica 
degli studi sul Paolo ebreo; nel secondo si presenta Paolo come un «non convertito», 
ovvero un uomo che è passato da un gruppo giudaico ad un altro; nel terzo e nel quar-
to si sottolinea che tipo di ebreo fosse diventato Paolo dopo l’evento di Damasco, 
ovvero un ebreo apocalittico e messianico; nel quinto emerge il tema del perdono 
escatologico in ambito apocalittico a partire dalla tradizione enochica fino ad arrivare 
al gruppo dei discepoli di Gesù; nel sesto troviamo un focus sulla cristologia paolina; 
nel settimo l’Autore espone la propria posizione sul rapporto tra giustificazione e 
salvezza confrontandola con il Libro delle Parabole e la tradizione sinottica; infine 
nell’ottavo e nel nono è messa in evidenza la centralità dell’annuncio del perdono 
rivolto ai peccatori sia ebrei che gentili. Se il capitolo 7 è il cuore del libro, ciò che lo 
precede e lo segue ne è indispensabile per comprenderne pienamente il senso e non 
travisare le intenzioni dell’Autore.

Il lavoro di Boccaccini è introdotto da una lucida e sistematica ricostruzione 
degli studi sulla riscoperta del Paolo ebreo a partire dal pensiero di C. Montefiore, 
W. Wrede, A. Schweitzer, R.H. Charles, passando attraverso la New Perspective on 
Paul che trova le sue origini in E. P. Sanders ed è poi stata sviluppata da N.T. Wright 
e J.D.G. Dunn, fino ad arrivare alla prospettiva degli studi di L. Gaston, S. Stowers, J. 
Gager, definita Paul-within-Judaism Perspective, che ha visto la piena affermazione 
e diffusione con M. Nanos ed un suo decisivo sviluppo con l’Enoch Seminar svoltosi 
a Roma nel 2014.

L’assunto, a partire dal quale si muove la parte centrale del volume, è la ricol-
locazione dell’apostolo Paolo nel contesto originario a cui apparteneva, ovvero il 
variegato e plurale mondo del giudaismo del Secondo Tempio, in cui il problema del 
dominio cosmico del male e l’imminenza escatologica caratterizzavano fortemente il 
dibattito. Intorno a ciò, l’Autore riconosce tre interrogativi: se il messaggio paolino 
fosse annunciatore di salvezza o di condanna; a chi fosse rivolto questo messaggio; 
cosa ci dice il contesto giudaico del Secondo Tempio a riguardo. Boccaccini cerca 
di rispondere a tali interrogativi ponendosi l’obiettivo di evitare di sovrapporre alle 
fonti antiche ricostruzioni postume e preoccupazioni confessionali. Quindi, eccel-
lendo per la sintesi offerta sugli studi del «Paolo Ebreo», ha il merito di ricollocare 
Paolo nel suo contesto di origine, dentro il quale compie un passaggio dal fariseismo 
ad un gruppo apocalittico e messianico quale il movimento dei discepoli di Gesù. 
Se quindi il primo grande pregio del volume consiste in una chiara sintesi degli stu-

2 Si noti come a testimonianza del rinnovato interesse per l’ebraicità di Paolo suscitato da Le tre 
vie di salvezza, hanno fatto seguito opere come A. Mossa - E. R. Urciuoli, Gli esercizi di Paolo di 
Tarso. Istruzioni per farla finita col mondo, ETS, Pisa 2024; G. Mariotti, L’elezione, il dualismo, il 
tempo. Leggere 2Tessalonicesi nel giudaismo del Secondo Tempio, Edizioni dell’Orso, Alessandria 
2024; G. Boccaccini - G. Mariotti, Paolo di Tarso, un ebreo del suo tempo, Carocci, Roma 2025; P. 
Zygulski - F. Adinolfi - G. Mariotti (eds.), Riattivare Paolo di Tarso, Effatà, Cantalupa (TO) 2025.



394	 Recensioni / reviews

di sull’ebraicità di Paolo, il secondo punto di forza è rappresentato dallo sviluppo 
dell’idea intorno alla quale ruota la tesi dell’Autore. Ovvero, nel contesto di un’attesa 
escatologica imminente, di fronte al dramma spiccatamente apocalittico del dominio 
del male sul mondo, secondo Boccaccini in particolare nella Lettera ai Romani, Paolo 
troverebbe una «soluzione» per i peccatori provenienti dal giudaismo e dalle genti. 
Questa «soluzione» si configura in una terza via di salvezza3, prendendo come prime 
due la Torah per i giudei e la legge naturale per i gentili (cfr. Rm 2,9-16). Questa terza 
via, ovvero la giustificazione (per fede) per i «molti» (cf. Rm 5,18-19) peccatori che si 
pentono, è messa in relazione all’idea del Libro delle Parabole (1Enoc 50,1-5), in cui 
nei giorni del giudizio dell’era escatologica, coloro che si pentono potranno giungere 
alla salvezza, ma senza averne il merito (pp. 108-109). Il perdono del Messia non è 
una sostituzione della Torah e della legge naturale, ma la risposta al dominio del male, 
un antidoto che disinnesca il suo potere e libera l’uomo, afferma l’Autore (p. 228).

Il tentativo di Boccaccini, come affermato dall’Autore stesso, risulta essere l’in-
terpretare e il rileggere l’idea di giustificazione all’interno di una traiettoria che va 
dal Libro delle Parabole ai Vangeli sinottici. Gesù il Messia è colui che porta la giu-
stificazione primariamente ai «malati» (cfr. Mc 2,17; Mt 9,12-13; Lc 5,31-32), ovvero 
quei peccatori che si pentono e per questo non hanno «onore» (cfr. 1En 50,3), ovvero 
ricevono una giustificazione gratuita senza propri meriti. L’ipotesi dell’Autore, che 
in quanto tale può essere condivisa o meno, va serenamente considerata come un 
tentativo di ricollocamento nell’alveo e nel contesto letterario in cui l’idea di Paolo 
si è sviluppata. Risulta lodevole quindi il tentativo di rileggere Paolo all’interno del 
giudaismo del Secondo Tempio, provando a liberarlo da interpretazioni postume. 

Boccaccini, così, si sofferma anche sul porre la distinzione tra giustificazione per 
fede e salvezza per fede. Sostiene che le due cose (per quanto strettamente correlate) 
non coincidano, e soprattutto che la loro sovrapposizione non rappresenti il pensiero 
di Paolo. L’Apostolo infatti parla di giustificazione per fede, che avviene per il pen-
timento dei propri peccati e di una successiva salvezza per le opere (p. 172 e p. 183). 
All’interno della visione del mondo apocalittica, la giustificazione per fede appariva 
come il ribaltare la condizione di coloro che vivevano in un mondo corrotto dal pec-
cato angelico. Per gli uomini non era impossibile compiere il bene, ma era estrema-
mente difficile poiché vivevano in un contesto segnato dal dominio del male. Paolo 
stesso arriva ad affermare che in questa realtà compie il male che non vorrebbe e non 
compie il bene che vorrebbe (p. 168). L’Apostolo vede così in Gesù il Messia colui 
che è stato capace di distruggere questo dominio del male, e giustificare il peccatore. 
Boccaccini, riprendendo il pensiero di Chris vanLandingham, afferma che la giusti-
ficazione per fede descrive ciò che avviene all’inizio dell’esistenza cristiana e non 
nel giudizio finale (p. 172). Il peccatore deve pentirsi e mettersi al riparo nella scia 
del Messia che ha sconfitto il male. Questa convinzione, mentre risultava evidente in 
un contesto apocalittico in cui si credeva nell’imminenza del giudizio escatologico, 
diventa di più difficile comprensione con la consapevolezza che la seconda parousía 
è dilazionata e non più imminente. Si noti, che riguardo al rapporto tra giustificazione 
e salvezza, Boccaccini sembra aver voluto puntualizzare e rimarcare, per necessi-
tà di chiarezza e divulgazione, ciò che alcuni studiosi ritengono fosse storicamente 
maggiormente sfumato. È altresì vero che la sua è un’ipotesi e, quelle che alcuni 
definiscono precisazioni troppo stringenti e forse estranee al pensiero paolino, non 

3 Viene così corretta e superata l’idea delle «due vie» di Lloyd Gaston. Cfr. L. Gaston, Paul and 
the Torah, University of British Columbia Press, Vancouver 1987, p. 33.



Recensioni / reviews	 395

scalfiscono né la legittimità di una tale ipotesi, né l’impostazione generale del libro 
con il suo ammirevole desiderio di riportare la discussione su che tipo di ebreo fosse 
Paolo al centro del dibattito accademico italiano. Come espresso anche dall’Autore, 
per meglio cogliere il senso della sua ipotesi, è necessario prendere in considerazione 
le forti preoccupazioni che Paolo poteva avere riguardo la salvezza e il perdono dei 
peccatori, sé stesso compreso, in un momento storico in cui si riteneva imminen-
te l’avvento del giudizio escatologico. È doveroso quindi tenere in considerazione 
come il credere nella vicinanza del giudizio finale abbia influito nella stesura di certi 
testi e nell’elaborazione di tali idee.

Nelle conclusioni l’Autore indica alcune implicazioni che può avere questo stu-
dio quali il rimettere, finalmente, Paolo nel proprio alveo vitale; nel porre una rinno-
vata attenzione allo studio di 1Enoc e in particolare al Libro delle Parabole; e infine 
consegnare un supporto al dialogo ebraico-cristiano. Il volume termina riportando la 
tesi espressa dal titolo ovvero quali fossero le tre vie di salvezza secondo il pensiero di 
Paolo: la Torah per i giusti ebrei, la propria coscienza per i giusti gentili e il Cristo, e il 
suo perdono, per i peccatori sia ebrei che gentili (p. 229). Questa può essere una pos-
sibile chiave di lettura dei testi paolini presi in esame e un’intuizione per ricollocare il 
dibattito su giustificazione e salvezza all’interno del suo contesto di origine. Ciò non 
può essere derubricato a tentativo di ricerca di parallelismi, piuttosto deve essere con-
siderato un tentativo di introdurre nel dibattito sulla teologia paolina delle categorie e 
dei testi che di fatto costituivano il tessuto religioso e letterario in cui si muoveva un 
giudeo apocalittico e messianico del I secolo e.c., a differenza di una visione tradizio-
nale che isola completamente Paolo dal dibattito giudaico del suo tempo. 

Si può, quindi, considerare l’opera di Boccaccini una «pietra miliare» per il pro-
seguo degli studi paolini e specialmente per la loro fondamentale ricollocazione nel 
giudaismo del Secondo Tempio. Ci permette inoltre di evidenziare come gli studi pa-
olini nello specifico, e quelli neotestamentari in genere, non possano più prescindere 
dal panorama letterario e culturale a loro coevo. Non è più possibile studiare questi 
testi del I secolo e.c. senza conoscere e tenere in considerazione l’alveo letterario 
da cui provengono. Il volume esaminato mostra come, ad esempio, il problema del 
dominio del male o il perdono dei peccati e i rispettivi tentativi di risposta, elaborati 
all’interno del variegato mondo del giudaismo del Secondo Tempio, non possono 
essere ignorati nell’analisi del corpus neotestamentario.

Nel panorama degli studi italiani questo volume rappresenta un punto di svolta 
in linea con lo scopo dell’Autore, ovvero quello di stimolare una sempre più proficua 
collaborazione tra gli specialisti del giudaismo del Secondo Tempio, e gli specialisti 
del Nuovo Testamento e delle origini cristiane. Questa potrebbe nascere anche dallo 
scontro acceso su posizioni e punti di vista differenti, ma non vi si può prescindere 
per un sempre più autentico approccio alla figura storica di Paolo e del suo pensie-
ro. Infatti, l’intento dell’Autore sembra essere anche quello di eliminare presupposti 
ideologici intorno agli studi paolini per permettere di costruire un ponte tra studi 
teologici, giudaici e storici. 

Giulio Mariotti (ISSR ‘R. Guardini’ - Trento)
mariottigiu12@gmail.com



396	 Recensioni / reviews

Gli scritti apocrifi e scritti di donne tra primo cristianesimo e tardo antico (La Bibbia 
e le donne. Collana di esegesi, cultura e storia, 3.2), a cura di Silke Petersen - Outi 
Lehtipuu - Arianna Rotondo, Il Pozzo di Giacobbe, Trapani 2022, pp. 321. ISBN 
9788861248977.

Il volume è frutto di un colloquio internazionale svoltosi nel 2014, organizzato 
dall’Università di Catania in collaborazione con l’Università di Karla-Franzens di 
Graz e l’unità locale del Progetto FIRB- Futuro in ricerca 2012 La percezione dello 
spazio e del tempo nella trasmissione di identità collettive. Polarizzazioni e/o coabi-
tazioni religiose nel mondo antico (i-vi secolo d.C.) coordinato da Arianna Rotondo.

Con i suoi diciassette contributi, il volume affronta la questione di genere a parti-
re dai primi scritti cristiani in un periodo che abbraccia il cristianesimo dai suoi inizi 
alla Tardo Antichità, richiamando testi che, per la loro tipologia, sono rimasti fuori 
dai processi di riconoscimento canonici. Sono opere che pongono al centro figure di 
donne “diverse” che hanno avuto un ruolo decisivo per la diffusione del messaggio 
cristiano, scritti che per secoli sono stati considerati eretici o marginali.

Suddiviso in tre parti, il volume offre una vasta panoramica su quei documenti 
che sono stati tralasciati dalla storia nel momento in cui si è consolidato un canone 
testuale fisso. Fra questi scritti ritroviamo una narrazione del femminile e di mo-
delli femminili che nascono da una concezione precisa: la ricerca della purezza. 
Pertanto, il volume offre un percorso che restituisce voce a quelle donne, ideali o 
reali, che sono rimaste nascoste tra le pieghe della storia, attraverso i testi cosid-
detti “apocrifi”.

Tali opere, a lungo ritenute non ortodosse e per questo escluse dal canone, han-
no paradossalmente contribuito, attraverso la loro esclusione, alla definizione di un 
canone testuale in un’epoca in cui esso non era ancora stabilito. D’altronde è solo 
attorno al ii sec. d.C. che abbiamo le prime attestazioni dell’utilizzo di diversi Vangeli 
e della presenza di numerosi scritti adottati per la diffusione del messaggio evange-
lico nella predicazione. Ma le scritture a opera di donne hanno subito una doppia 
esclusione, in quanto anche nella letteratura che menziona i testi apocrifi le donne 
non compaiono mai come autrici. 

Così l’operazione avviata dalle ideatrici della collana «La Bibbia e le Donne» 
è duplice: mira ad un processo di ricezione e rivalutazione, inserendo quelle opere 
scritte probabilmente da donne o in cui le donne sono le protagoniste e che per il fatto 
di essere connesse alle donne non hanno trovato posto né fra i testi del canone né fra 
quelli considerati apocrifi. In questo iter di restituzione si inserisce perfettamente il 
volume Gli scritti apocrifi e scritti di donne tra primo cristianesimo e tardo antico, 
che dichiara il suo intento fin dalla struttura in tre sezioni dedicate a «Testi recupera-
ti», «Testi a trasmissione continua» e «Testi femminili». 

L’introduzione che precede le tre sezioni è affidata Karen L. King dell’Harvard 
University, in cui la studiosa analizza il metodo di classificazione dei testi, a partire 
dalla tassonomia, analizzando gli obiettivi e gli effetti della stessa e comparando 
le misure della moderna tassonomia con quella antica, in relazione alla letteratura 
cristiana antica. Un metodo di ripartizione in cui la distinzione tra testi ortodossi e 
scritti eretici, fondato sull’autorità, ha portato all’emarginazione delle donne. Nella 
sua disamina delle categorie è interessante come King si soffermi non sull’elimi-
nazione della tassonomia, ma sulla necessità di «far luce sul modo in cui operano i 
discorsi e il potere, in modo tale che le loro operazioni e i loro effetti non rimangano 
più nascosti, ma si aprano alla critica e a un uso costruttivo» (p. 33).



Recensioni / reviews	 397

La prima sezione, intitolata “Testi ritrovati: gli scritti di Nag Hammadi”, racco-
glie quattro saggi collegati ai codici papiracei venuti alla luce nello scavo vicino a 
Nag Hammadi (Alto Egitto) nel 1945 e redatti in copto. In questa prima parte sono 
centrali figure femminili come Maria Maddalena e la questione del discepolato fem-
minile, grazie al saggio di Judith Hartenstein (Discepole e discepoli negli antichi 
vangeli cristiani: il Vangelo di Maria, la Sapienza di Gesù Cristo e altri vangeli in 
forma dialogica, pp. 41-50). Anti Marjanen (La reinterpretazione della tradizione di 
Eva nell’Ipostasi degli Arconti (NHC ii, 4), pp. 51-60) analizza il tema della Genesi 
e delle interpretazioni apparse negli scritti di Nag Hammadi, con la figura di Eva e 
della figlia Norea, depositaria di una conoscenza redentrice. E ancora Uwe-Karsten 
Plisch (Sophia e le sue sorelle: Norea, Protennoia, Bronte, pp. 61-71) tratta la que-
stione della Sapienza di Dio e la trasmissione della conoscenza celeste, utilizzando 
testimonianze veterotestamentarie in cui la saggezza verso gli esseri umani viene 
trasmessa attraverso figure femminili rivelatrici. Chiude questa prima parte del volu-
me il saggio di Silke Petersen (Diventare maschio e l’abolizione della differenza di 
genere: ritorno al paradiso?, pp. 73-87) che esamina la questione del superamento 
di genere nella prospettiva dei testi antichi apocrifi, mostrando come questo processo 
potesse avvenire attraverso due strade: diventando maschio o diventando un essere 
spirituale. Entrambi, nel mondo antico, venivano considerati processi di elevazione 
che superavano la corporeità e il femminile. 

La seconda sezione, intitolata “Testi a trasmissione continua: I vangeli dell’in-
fanzia e gli Atti degli Apostoli apocrifi”, raccoglie sei saggi che analizzano opere 
considerate non autentiche ma che erano ampiamente diffuse fra le comunità cri-
stiane dell’epoca. Dunque, troviamo testi noti fin dall’antichità ma riscoperti in età 
moderna, in cui ancora una volta le figure femminili vengono descritte fuori da-
gli schemi tradizionali. Silvia Pellegrini (Nascita e verginità nel Protovangelo di 
Giacomo, pp. 91-105) indaga la nascita e la verginità di Maria, mostrando che tali 
aspetti vengono sottolineati con enfasi in questi testi proprio per giustificare la sua 
natura divina e che i tratti di questo tipo di narrazione riportano sempre ad una vi-
sione androcentrica. Ursula Ulrike Kaiser (Ruoli di genere nel Vangelo dell’infanzia 
di Tommaso, pp. 107-118) affronta il tema dell’infanzia di Gesù e approfondisce 
la questione di genere attraverso un testo più noto, in cui la figura di Gesù appare 
indubbiamente meno “mite” rispetto alle narrazioni canoniche. Al contrario proprio 
l’irascibilità del giovane Gesù comporta non pochi problemi per i suoi genitori e la 
relazione genitoriale appare complessa, soprattutto con Giuseppe.

Nei quattro saggi successivi, incentrati tutti sugli Atti degli Apostoli apocrifi, 
il filo che unisce i testi è l’ideale ascetico, un tema che tocca ambiti per certi versi 
ancora attuali. Carmen Bernabè Ubieta (Modi di vivere negli Atti degli Apostoli apo-
crifi: castità come autonomia?, pp. 119-134) si sofferma sul rapporto tra testi e vita 
delle donne storiche, domandandosi se la castità promossa fosse un reale empower-
ment per le donne. Invece Outi Lehtipuu (L’autorità apostolica negli Atti di Tecla, 
pp. 135-150) indaga il concetto di autorità soffermandosi sul testo centrale degli Atti 
di Tecla, ovvero le Beatitudini, riflettendo sempre sulle conseguenze dell’astinenza 
diffusa tra le donne. Il contributo di Bernadette J. Brooten (Genere e schiavitù negli 
Atti di Andrea, pp. 151-170) è un testo che colpisce perché affronta la questione 
della schiavitù e di come questa venga barattata con la castità. Protagoniste dell’a-
nalisi sono la nobile Massimilla che si assicura la castità grazie alla schiava Euclia 
che giace con il marito per conto della padrona, ma questa scelta, seppur avvalorata 
dall’apostolo stesso, si rivelerà sfortunata per la giovane serva. Qui la castità viene 



398	 Recensioni / reviews

idealizzata, questa volta a discapito di una donna di rango minore. A chiudere questa 
sezione è il un saggio di Anna Rebecca Solevåg (Genere e disabilità negli Atti di 
Pietro: il potere apostolico di paralizzare, pp. 171-185), che esplora la questione 
del genere e della disabilità attingendo agli Atti di Pietro, nei quali emerge l’utilizzo 
della paralisi come azione prodigiosa operata dall’apostolo e inflitta a persone, di 
cui la maggior parte sono donne. Significativo è come questa narrazione si con-
trapponga all’aspetto guaritore e salvifico che emerge nei racconti canonici e come 
Pietro utilizzi la tecnica della paralisi anche nei confronti della figlia, inizialmente 
guarita dal padre e poi dallo stesso resa inabile per evitare che diventasse oggetto di 
tentazione per gli uomini. 

La terza ed ultima sezione è dedicata a quei documenti che non rientrano nella 
letteratura apocrifa ma che sono uniti dal fatto di essere stati prodotti probabilmente 
da donne. Quest’ultima parte, intitolata “Ricezione della Bibbia da parte delle donne 
e ricezione delle donne bibliche”, inizia con l’indagine di Anna Carfora (Perpetua, 
il martirio e la sacra Scrittura, pp. 189-200) sulle visioni oniriche e i riferimenti 
biblici nel diario del martirio di Perpetua. Segue María José Cabezas Cabello (Il 
libro della Genesi secondo Proba e Eudocia, pp. 201-216) con un contributo sulle 
Sacre Scritture, in cui le figure delle poetesse protagoniste affrontano una rilettura 
della Genesi attraverso il componimento poetico del centone. Per Cabello la loro 
importanza è legata ad una narrazione al femminile del sacro in un mondo dominato 
da uomini. 

Considerato tra i primi pellegrinaggi della storia, indubbiamente tra quelli me-
glio descritti, il viaggio in Terra Santa di Egeria è al centro del contributo di Maria 
Dolores Martin Trutet (Pellegrina della parola. Il ruolo della Bibbia e delle donne 
nell’Itinerarium di Egeria, pp. 217-238). Qui la studiosa esamina, a partire dal diario 
della pellegrina, la presenza delle donne bibliche nel suo racconto, con riferimenti 
non solo spirituali, ma anche di incontri reali con donne storiche. Da una autrice 
come Egeria a una possibile co-autrice come Terasia, che insieme al marito Paolino 
di Nola sono citati nell’epitalamio sulle nozze del vescovo Giuliano di Eclano e della 
moglie Tizia, il saggio di Cristina Simonelli (Partita doppia: l’Epitalamio di Paolino 
e Terasia, pp. 239-249) indaga la presenza di Terasia nel componimento di questo 
canto nuziale, scritto probabilmente a quattro mani con il marito, in cui i riferimenti 
biblici sono numerosi. Segue il saggio di Heindrun Mader (Un profilo delle prime 
teologhe cristiane: le visioni di Massimilla e Quintilla, pp. 251-265), in cui si affron-
ta la questione dei logia “sopravvissuti” di due figure femminili aderenti al monta-
nismo. Le opere di questo movimento spirituale, diffuso nel primo cristianesimo e 
poi considerato eretico, furono progressivamente distrutte, ma alcuni componimenti 
sono giunti fino ai giorni nostri attraverso gli scritti polemici dei Padri della Chiesa. 
Mader affronta le figure di Massimilla e Quintilla, considerate tra le prime teologhe 
della storia, e dei loro detti in cui i riferimenti ad una mascolinizzazione della donna 
e una femminilizzazione di Cristo sono evidenti. 

La chiusura della raccolta è infine affidata a Ute E. Eisen (Donne del Nuovo 
Testamento in posizione di leadership nella testimonianza delle iscrizioni sepolcrali, 
pp. 267-284), il cui contributo è duplice, perché non solo affronta la presenza in una 
posizione di leadership al femminile di donne diaconesse, ma soprattutto prende in 
considerazione fonti diverse, come le iscrizioni funerarie in cui i riferimenti al Nuovo 
Testamento forniscono informazioni sulla vita delle donne dell’epoca. 

Il volume nel suo insieme offre spunti originali di riflessione per chiunque voglia 
avvicinarsi alle voci più autorevoli del dibattito su esegesi, storia e genere, e offre 



Recensioni / reviews	 399

uno sguardo diverso, per certi versi necessario alla ricerca storica, in quanto integra la 
storia del cristianesimo antico attingendo a contesti solo apparentemente marginali. 
I contributi qui raccolti non solo fanno conoscere testi di donne meno noti, ma for-
niscono strumenti di lettura critici per svincolarsi da visioni storiche stereotipate da 
una trasmissione androcentrica.

Francesca Baldini (Sapienza Università di Roma)
Francesca.b80@gmail.com 



Per informazioni:
tel. 03046451 - e-mail: abbonamenti@morcelliana.it

Le riviste dell’Editrice Morcelliana


