Recensioni / Reviews






GABRIEL BADEA, Mircea Eliade, intre traditionalism si modernism. Posteritatea criti-
ca in Italia, Cuvant inainte (“Foreword”) by Giovanni Casadio, (Text si imagine, 6),
Editura Universitatii din Bucuresti/Bucharest University Press, Bucharest 2022, pp.
395. ISBN 978-606-16-1331-1".

In June 1961, American comic book writer Jerry Siegel, who co-created Super-
man along with Joe Shuster twenty-three years earlier, offered the readers of Adven-
ture Comics #285 the Bizarro code: «Us do opposite of all earthly things; us hate
beauty; us love ugliness; is big crime to make anything perfect on Bizarro Worldy.
The code articulated in a nutshell the surreal way of thinking of Bizarro, a grotesque
duplicate of Superman created by Otto Binder and Wayne Boring and whose ad-
ventures featured satirical inversions of normal logic, everyday expectations, and
common-sense morality, all expressed via eccentric antonyms. Siegel’s interest in
the character at that time mirrored his recent legal failure in reclaiming ownership
of Superman from DC Comics: the upside-down Bizarro code sarcastically reflected
Siegel’s loss of control of his original creation®.

In a key story by Binder and Boring, published on Action Comics #263 (April
1960), Superman notices the «foul, dilapidated conditions» of the houses of Bi-
zarro World, a planet populated by copies of himself and Lois Lane produced by
the original Bizarro, and tries to put things back to normal, only to be imprisoned
because, as enshrined in the Bizarro code, «is big crime to make anything perfect
on Bizarro World»®. Eliadology — the sub-branch of academic History of Religions
(HoR henceforth) devoted to the study of Mircea Eliade’s (1907-1986) life and
works, arguably the most important and most widely read historian of religions of
the 20" century — feels very much like Bizarro World. Despite the widespread con-
sensus about Eliade’s controversial status, Eliadology has managed to turn a cor-
ner of academia into a «foul, dilapidated» knockoff of historiography where what
is normally discarded as questionable or epistemically unwarranted is held in the
highest esteem, who is usually recognised as a serious scholar is nothing more than

' T would like to thank Enrico Manera, Bruce Lincoln, and Sergio Botta for their assistance and
for many useful suggestions regarding a longer version of the present review. All the opinions herein
expressed (as well as any mistake) are mine alone.

2 1. Gordon, Superman: The Persistence of an American Icon, Rutgers University Press, New
Brunswick, NJ 2017, pp. 53-56.

3 A. Cowsill - A. Irvine - M.K. Manning - M. McAvennie - D. Wallace - A. Dougall - C. Cerasi,
DC Comics Year by Year: A Visual Chronicle. Updated Edition, DK, London 2016, p. 100.

* The question of Eliade’s support for and involvement in the Romanian interwar ultranationalist
movement of the Legion of the Archangel Michael (also known in its various incarnations as Legio-
nary Movement and Iron Guard), as well as the related political party Everything for the Fatherland,
resurfaced even more forcefully after his death (for the pioneering criticism spearheaded by Italian
scholars in the late 1970s see the next sections). Since the late 1980s, an ever-growing body of detailed
biobibliographical studies has gradually brought to light the disquieting and metapolitical continuities
between his disciplinary, literary, and journalistic production, his antiscientific ethos, and his political
and spiritual ideas. See the bibliographies available in L. Ambasciano, Sciamanesimo senza sciamane-
simo. Le radici intellettuali del modello sciamanico di Mircea Eliade: evoluzionismo, psicoanalisi,
te(le)ologia, Nuova Cultura, Rome 2014, in part. pp. 274-280, 354-358; 1d., An Unnatural History of
Religions: Academia, Post-truth, and the Quest for Scientific Knowledge, Bloomsbury, London - New
York 2019, in part. pp. 98, 117-120; B. Lincoln, Secrets, Lies, and Consequences: A Great Scholar’s
Hidden Past and His Protégé s Unsolved Murder, The University of Chicago Press, Chicago - London
2023; for a primer on postwar radical-right metapolitics see R. Griffin, Fascism: An Introduction to
Comparative Fascist Studies, Polity Press, Cambridge - Medford, MA 2018, p. 117.

SMSR 91 (2/2025) 753-787



754 RECENSIONI / REVIEWS

a dilettante, and who is an unreliable intellectual with a poor command of method
and theory is instead transmogrified into the non plus ultra of academic integrity.
The latest example of this Bizarro upside-down world is found in a recent volume
written by Gabriel Badea (affiliated to the Institutul de Istorie si Teorie literara “G.
Calinescu” of the Romanian Academy in Bucharest) entitled Mircea Eliade, intre
traditionalism si modernism. Posteritatea criticad in Italia (“Mircea Eliade, between
Traditionalism and Modernism. Critical Posterity in Italy”)>.

As summarised by Giovanni Casadio in his laudatory preface to the volume,
Badea’s main goal is the «demoli[tion of] the clichés about the relationship between
Eliade, [esoteric] Tradition[alism], and the Legionary Movementy primarily pro-
moted by distinguished 20™-century Italian scholars here referred to as inchizitori
(«inquisitorsy), while the book itself is presented as a «kaleidoscope through which
all the implications of Mircea Eliade’s life and works are reflected, with the com-
pleteness and the rigour of an encyclopaedia and the brilliance of an essay» (7-
8; my emphasis)®. Additionally, Casadio maintains that the book «offer[s] much
more than what is promised in the title», being akin to a liberating and therapeutic
«spiritual adventure» for all «those who [already] agree with the titular character»
(7). Casadio’s sympathetic description perfectly, if unwittingly, captures the circu-
lar reasoning that underlies Badea’s entire anti-scientific and pseudohistoriograph-
ical modus operandi — that is, only Eliadean hermeneutics and phenomenological
tools should be employed to analyse Eliade’s HoR, and only religious tools could
be employed to analyse religion (exemplary in this sense is page 116, incidental-
ly addressed against the «rigid rationalism» and the «pan-scientistic and materi-
alist» approach that, according to Badea, characterise my 2014 book on Eliadean
shamanism, Sciamanesimo senza sciamanesimo)’. Jonathan Z. Smith’s insight that
old-school phenomenological HoR is merely content to tautologically re-interpret
ad libitum transcendence as transcendence, thus limiting research to endless — and
epistemically barren — paraphrases of the sacred gua sacred, has lost none of its
adamantine sharpness®.

Word limit prevents a comprehensive overview of Badea’s book, but a cursory
examination of his analysis of a few key Italian scholars” works and viewpoints
should be enough to expose its many disconcerting blunders and blatant historical
falsities. One instance that is particularly mind-boggling is the factoid according to
which Romania was never part of Mitteleuropa (Romdnia nu a apartinut niciodatd
Mitteleuropei; 222). Such a bewildering and easily falsifiable statement’ is specifi-

3 Unless otherwise indicated, all translations from Romanian, Italian, and French are mine.

¢ Unspecified in-text parenthetical referencing is from G. Badea, Mircea Eliade, intre..., cit.

7 L. Ambasciano, Sciamanesimo senza sciamanesimo, cit. I opted not to include a point-by-point
rebuttal of Badea’s egregious errors, misunderstandings, and oversights regarding this book of mine,
focussing instead on more consequential and less personal biobibliographical questions; a detailed
response will be published elsewhere.

8 J.Z. Smith, 4 Twice-Told Tale: The History of the History of Religions, in <NVMEN» 48, 2
(2001), pp. 131-146.

® Cf. R. Castorcea, The Unbearable Virtues of Backwardness: Mircea Eliade’s Conceptuali-
sation of Colonialism and His Attraction to Romania’s Interwar Fascist Movement, in S. Huigen -
D. Kotodziejezyk (eds.), East Central Europe Between the Colonial and the Postcolonial in the
Twentieth Century, Palgrave Macmillan, Cham 2023, pp. 113-140: 130, which doubles as a corrective
against any potentially liberating interpretation of Eliade’s alleged anticolonialism (cf. C. Ginzburg,
Mircea Eliade s Ambivalent Legacy, in C.K. Wedemeyer - W. Doniger (eds.), Hermeneutics, Politics,
and the History of Religions: The Contested Legacies of Joachim Wach and Mircea Eliade, Oxford
University Press, New York 2010, pp. 307-323: p. 322). See also A. Corbea-Hoisie - R. Grif (eds.),



RECENSIONI / REVIEWS 755

cally advanced to downplay Furio Jesi’s (1941-1980) assessment of the intellectual
convergence between Eliade’s mindscape and the Legionary movement’s ideology.
According to Jesi, the influence of Central European, anti-Semitic, and anti-ratio-
nalist culture played a considerable role in this process of cultural interplay and
alignment, which mirrored the reception of German intellectuals and their works
within the Romanian élites before and during the Interwar period'®. Badea’s coun-
terargument first deploys the baffling factoid recalled above and then exposes the
highly speculative nature of Jesi’s identification of certain conceptually inverted
Kabbalistic ideas mixed with Romanian folkloric themes thought to be behind Eli-
ade’s interpretation of the Legion’s anti-Semitism and assassinations, purportedly
intended as a founding ritual for the new ethnonationalist state (ideas allegedly sur-
vived but conveniently camouflaged in Eliade’s postwar production)'’. However,
Badea conveniently ignores the fact that Jesi’s conjectural reconstruction ultimately
proved to be not too wide of the mark'?, accepts at face value Eliade’s own «stu-
pefied» testimony according to which he never actually held such «convictions»
(convingeri pe care nu le-a avut niciodata; 223), and opts to decry Jesi’s entire
approach as a questionable «hermeneutic merry-go-round» (carusel hermeneutic)
set in motion by his «interpretive intoxication» (befi[e] interpretativ|d]) concerning
Eliade’s «presumedy ultranationalistic and esoteric beliefs (223). According to the
Romanian scholar, Jesi’s petty and conspiracy-like goal was the «eliminat[ion of]
Eliade from the Nobel Prize shortlist» (223)". While Jesi assigned a disproportion-
ate influence to certain hypothetical sources — an approach fuelled in the first place
by both the scarcity of primary documents available at that time and Eliade’s reluc-
tance, lies, and denial — this does not detract in the least from the Italian scholar’s
then groundbreaking interpretation of the legionary ultranationalistic mysticism and
mythopoesis within the context of coeval Romanian anti-Semitism on the one hand
and Eliade’s own intellectual fascination for both Western, radical-right esotericism
and the re-invented protohistory of Romanian spirituality on the other hand (221-
222)'". When charitably judged in its entirety, misleading claim about Central Euro-

Limba si cultura germand in Romdnia (1918-1933), 2 vols., Polirom, lasi 2023; finally, for an over-
view of the history of the Romanian state see O.J. Schmitt, Romdnia in 100 de ani. Bilantul unui veac
de istorie. Urmat de un dialog cu Marian Voicu, transl. by W. Tauwinkl, Humanitas, Bucharest 2018.

10°F, Jesi, Cultura di destra. Con tre inediti e un’intervista. A cura di Andrea Cavalletti, notte-
tempo, Rome 2011 (originally published by Garzanti, Milan 1979), pp. 33-39; cf. N. Spineto, Mircea
Eliade storico delle religioni. Con la corrispondenza inedita Mircea Eliade — Karoly Kérenyi, Mor-
celliana, Brescia 2006, p. 69.

W Ct. Jesi, Cultura di destra, cit., pp. 68-72.

12 In 1978 Eliade himself would produce an astonishing emic interpretation eerily similar to
Jesi’s; see E. Manera, Di cio che non c’e. “Scienza del mito” e “cultura di destra” in Furio Jesi,
in «Studi e Materiali di Storia delle Religioni» 84, 1 (2018), pp. 234-253: p. 246 focussing on M.
Eliade, Ordeal by Labyrinth. Conversations with Claude-Henri Rocquet, translated by D. Coltman,
The University of Chicago Press, Chicago - London 1982, p. 127 (originally published as L ’Epreuve
du Labyrinthe, Belfond, Paris 1978).

13 Cf. L. Ambasciano, An Unnatural History of Religions, cit., 93-116, and 188, note no. 2. By that
time Eliade had already been nominated twice, and twice ignored, for the Nobel Prize in Literature:
in 1957 by Professor of Albanian Literature at Sapienza Universita, Rome, Ernest (Ernesto) Koliqi,
and in 1968 by Professor of Sanskrit and Indo-European languages at Uppsala University, Sweden,
Stig Wikander; Nomination Archive, NobelPrize.org, <https://www.nobelprize.org/nomination/ar-
chive/show.php?id=16607>, <https://www.nobelprize.org/nomination/archive/show.php?id=20352>
(10/2025).

4 See L. Ambasciano, Sciamanesimo senza sciamanesimo, cit., pp. 36, 298, 357-358, and R.
Merlo, La Dacia nella cultura romena: tra storia e mito, unpublished Ph.D. diss., Universita degli



756 RECENSIONI / REVIEWS

pean geopolitics and culture included, Badea’s counterargument features a sequence
of questionable or incorrect assertions fatally suffering from logical fallacies (argu-
ment from authority, ad hominem attacks, presentism). The apologetic intent behind
Badea’s rhetorical and post-truth strategy becomes obvious when, some pages later,
he suggests that Eliade was neither morally irresponsible nor a “real” legionary via
a textbook example of the No True Scotsman fallacy (228-229), a move that is rather
understandable as an attempt to overcontextualise the political and historiographical
circumstances to minimise the role and impact of Eliade’s intellectual or ethical
positions. Given that the latter are always framed as more nuanced or more complex
than what researchers have managed to understand so far, it looks like that Badea
also fell into the trap of whataboutism'’.

Following Jesi, it’s Vittorio Lanternari’s turn to stand trial (1918-2010). Lan-
ternari is accused of advancing a «repetitive circular reasoning, deprived of any
objectivity» (224) insofar as Eliade’s authorship of the 1937 article entitled Why I
Believe in the Victory of the Legionary Movement'® was concerned, and whose pater-
nity Badea denies again via truth by authority (in this case, loan Petru Culianu’s and
Sorin Alexandrescu’s) — even though, as Bruce Lincoln has recently underscored,
«there is virtually nothing in the [1937] “Why I Believe” article that Eliade had not
said in his other legionary pieces» and despite the fact that Culianu himself later
recanted his views'’. Additionally, Badea wrongfully assumes that Eliade «never
lowered himself to use a straightforward political jargon» (niciodata nu a coborat la
nivelul limbajului pur politicianist; 225) — a redefinition that leaves enough wiggle
room for plausible deniability — despite Eliade’s career in politically engaged radi-
cal-right tabloid newspapers and occasional frankly political works like his apolo-
getic pamphlet on Portuguese ultranationalist dictator Antonio de Oliveira Salazar
(1889-1970)'%. Indeed, the slew of documentary support in favour of the Romanian
ultranationalist movement by Eliade is conveniently downplayed time and again
in Badea’s book". Instead of focussing his attention on the incontrovertible data at
hand, Badea resorts to gaslighting and presentism (again) as he anachronistically
reproaches Lanternari for his ignorance, superficiality, and alleged inability to un-
derstand the history of Romanian ultranationalism in a time when knowledge of the
Eliadean Interwar production was still sketchy at best. As a matter of fact, it is quite
hard to approach and study material that the author himself disavowed or denied
having written in an effort to control the narrative around his own production, and

Studi di Torino 2003, pp. 532-539, 581-583 (partially revised, updated, and published as 1/ mito daci-
co nella letteratura romena dell’Ottocento, Edizioni dell’Orso, Alessandria 2011).

15 Cf. E. Manera, Furio Jesi. Mito, violenza, memoria, Carocci, Rome 2012, pp. 129-130, and
Id., Di cio che non c’e, cit., pp. 245-247; see also L. Ambasciano, Sciamanesimo senza sciamanesi-
mo, cit.; Id., An Unnatural History of Religions, cit.; B. Lincoln, Secrets, Lies, and Consequences, cit.

16 M. Eliade, De ce cred in biruinfa Miscarii Legionare. Raspunsul domnului Eliade, in 1d.,
Textele “legionare” si despre “romdnism”, ed. by M. Handoca, Dacia, Cluj-Napoca 2001, pp. 63-66
(originally published in «Buna Vestire» 1, 244, 17 Decembrie 1937, pp. 1-2).

17 See V. Lanternari, Antropologia religiosa. Etnologia, storia, folklore, Dedalo, Bari 1997, pp.
353-354; cit. from B. Lincoln, Secrets, Lies, and Consequences, cit., p. 59. Lincoln’s book also offers
a painstaking semiotic and structural analysis of this and other controversial Eliadean articles.

8 M. Eliade, Salazar si revolutia in Portugal, in 1d., Jurnalul portughez si alte scrieri. Edifia
a ll-a revazuta si adaugitd, ed. by S. Alexandrescu, vol. 2, Humanitas, Bucharest 2007, pp. 7-218
(originally published by Ed. Gorjan, Bucharest 1942); cf. L. Ambasciano, Sciamanesimo senza scia-
manesimo, cit., pp. 301, 357, 478, 410-411.

' For a quick glance at the vast bibliography on the matter see L. Ambasciano, Sciamanesimo
senza sciamanesimo, cit., pp. 274-281, in part. pp. 278-279.



RECENSIONI / REVIEWS 757

that an entire industry of faithful followers has continued to manipulate or conceal
after his death (225)%.

While Cristiano Grottanelli (1946-2010) gets a slap on the wrist because his
research about the relationship between Eliade and French esotericist René Guénon
presumably failed to bring anything new to the table (211), it is his colleague Alfon-
so M. Di Nola (1926-1997) the one who gets the short end of Badea’s stick. Di Nola,
guilty of having published the very first article denouncing Eliade’s anti-Semitism
and legionary roots?', is vigorously criticized for his «dilettantism» as well as for
his materialistic and Marxist approach to religion (214). Unfortunately for Badea’s
argument, the ill-chosen bibliographical weapons of choice turn out to be two red
herrings and a courtier’s reply. The red herrings involve the citation of both a totally
unrelated short memoir by the late Di Nola to show his ideological hostility against
Eliadean HoR?? and a harsh review by Angelo Brelich dedicated to one of Di Nola’s
very early works, La visione magica del mondo. Saggio di filosofia della religiosita
(“The Magical Vision of the World: An Essay on the Philosophy of Religiosity”),
written between the age of 18 and 20, as tentative proof of Di Nola’s alleged am-
ateurishness®. Badea’s double standard prevents Eliade’s early works from being
subjected to any similar criticism, and in his apologetic zeal the author becomes
plus royaliste que le roi. As a matter of fact, Badea’s charge of dilettantism against
Di Nola contradicts Eliade’s own positive assessment of Di Nola’s erudition and
vast competences despite their antithetical epistemological positions®. Ironically
enough, Eliade himself considered Di Nola’s La visione magica del mondo, a ju-
venile work which Di Nola later disavowed as «sloppy, imbued with both a naive
vision and irrational motivationsy, as «full of new insights, scholarly, and always
interesting» (riche en aper¢us nouveaux, érudit et toujours interessant)®.

As to Badea’s deployment of the courtier’s reply, Di Nola would have stained
himself with the grave offense of relying on the (in)famous Toladot dossier, an Is-
raeli collection of documents pertaining to Eliade’s involvement with the Roma-
nian Legion published in 1972 by Theodor Lavi (né Lowenstein) (214-216). In his
indignation against Di Nola, Badea stoops so low as to deprive of any credibility
the main source behind the Toladot dossier, that is, by scathingly criticizing the per-
sonal diary of Romanian writer of Jewish descent Mihail Sebastian (né Iosif Hecter;
1907-1945) as an untrustworthy, resentful, and dishonest collection of «caricatured

2 E.g., the publication of a key selection of Interwar articles by Eliade in B. Lincoln’s Secrets,
Lies, and Consequences, cit., was vetoed by Sorin Alexandrescu, «Eliade’s nephew and one of two
literary executors to the Eliade estate, who similarly refused permission, despite the strong support of
his coexecutor, David Brent» (ibi, p. 6).

2l AM. Di Nola, Eliade e [’antisemitismo, in «La Rassegna Mensile di Israel, terza serie» 43,
1/2 (1977), pp. 12-15.

22 1d., Attraverso la storia delle religioni, Di Renzo Editore, Rome 2007 (originally published
in 1996).

2 A. Brelich, Review of A.M. Di Nola, La visione magica del mondo. Saggio di filosofia della
religiosita, Guanda, Modena 1954, in «Studi e Materiali di Storia delle Religioni» 24-25 (1953-
1954), p. 282.

2 M. Eliade, Dictionaries and Encyclopedias. Review of Dictionary of Comparative Religion,
ed. by S.G.F. Brandon, Charles Scribner’s Sons, New York 1970, and Enciclopedia delle religioni,
ed. by A.M. Di Nola, Vallecchi, Florence 1970-1971, in «History of Religions» 12, 3 (1973), pp.
288-295.

1. Bellotta, Bio-bibliografia di Alfonso M. Di Nola, in A. De Spirito - 1. Bellotta (eds.), Antro-
pologia e storia delle religioni. Saggi in onore di Alfonso M. Di Nola, Newton & Compton, Rome
2000, p. 74.



758 RECENSIONI / REVIEWS

figures» (215-216)%. Badea doubles down by denying any artistic or documentary
value to Sebastian’s journal which, in his opinion, «except for the reproduction of
numerous love adventures and the deplorable atmosphere of World War 1, fails to
constitute the expression of an independent thought, of adherence to a specific in-
tellectual tradition» (in afara reproducerii numeroaselor aventuri amoroase, apoi a
atmosferei deplorabile din perioada razboiului, Jurnalul nu constituie expresia unei
gandiri autonome, adeziunea la o anumitd traditie intelectuald), insofar as it reports
only anecdotes and negative second-hand information about Eliade by common ac-
quaintances (216). It strikes me that in Badea’s Bizarro world Sebastian’s literary
works and memories are scolded with such vitriolic severity, while in our real world
The Guardian, for instance, has acknowledged Sebastian’s novel For Two Thou-
sand Years as «one of the foremost chronicles of the rise of Nazism in Europe» and
praised Sebastian’s «scrupulously accurate entries in Journal 1935-1944»%".

Through his Bizarro version of the 20"-century Italian HoR, Badea showcases
the exact opposites of the professional qualities that a historian should strive to
master, including a disturbing penchant for the post-truth manipulation of data and
a disconcerting dismissiveness with regards to any documentary evidence or inter-
pretation that could undermine or contradict his entrenched Eliadological beliefs.
At the same time, Badea relentlessly engages in the magnification of his opponents’
less relevant mistakes and the minimisation of Eliade’s own accountability, which
results in a typically Eliadological slothful induction never to be satisfied by any
cumulative evidence or smoking gun. In the end, Badea’s pseudohistoriographical
work may well exemplify the ongoing epistemic degeneration of Eliadology be-
cause of its unrepentant adoption of historiographical revisionism, presence of in-
corrigible biases and ideological prejudices, and adoption of pseudoscientific meth-
ods and claims?. As shown by the presence of Casadio’s contentious foreword, the
ostensibly straightforward question of whether such an approach should continue
to be tolerated in contemporary non-theological academia remains unfortunately
unresolved.

Leonardo Ambasciano (Independent Researcher)

leonardo.ambasciano@gmail.com

26 Philosopher, ultranationalist pundit, and Mircea Eliade’s mentor Nae Ionescu (1890-1940) is
among those figures, as he wrote an anti-Semitic, «venomous introduction» to Sebastian’s novel For
Two Thousand Years (translated by P.O Ceallaigh, Penguin, London 2016; originally published as De
doud mii de anii... Roman, cu o prefatd de Nae lonescu, Ed. Nationala Ciornei, Bucharest 1934); cit.
from E. Weber, You Have to Hang On, in «London Review of Books» 23, 22 (2001), UrL: <https://
www.Irb.co.uk/the-paper/v23/n22/eugen-weber/you-have-to-hang-on> (10/2025). In any case, the
personal relationship between lonescu and Sebastian was much more tormented and problematic
than Badea assumes it to be; cf. M. Petreu, Diavolul si ucenicul sau. Nae lonescu - Mihail Sebastian,
Polirom, Iasi 2009, and M. Idel, Mircea Eliade. De la magie la mit, Polirom, lasi 2014, pp. 193-212;
on lonescu see L. Ambasciano, Sciamanesimo senza sciamanesimo, cit., pp. 260-268; on the Toladot
dossier see ibi, pp. 117-119.

7 P. Bailey, “I Am Ashamed to Be Sad”: The Remarkable Story of a Jewish Student in 1920s
Romania, in «The Guardian», 19 March 2016, UrL: <https://www.theguardian.com/books/2016/
mar/19/mihail-sebastian-two-thousand-years-nazism-europe> (10/2025).

2 Cf. L. Ambasciano, Politics of Nostalgia, Logical Fallacies, and Cognitive Biases: The Im-
portance of Epistemology in the Age of Cognitive Historiography, in A.K. Petersen - G.I. Selid
- L.H. Martin - J.S. Jensen - J. Serensen (eds.), Evolution, Cognition, and the History of Religion: A
New Synthesis, Brill, Leiden - Boston 2018, pp. 280-296.



RECENSIONI / REVIEWS 759

Luca Bossi, Le religioni e la citta. La governance locale della diversita, il Mulino,
Milano 2024, pp. 272. ISBN 9788815390967.

Il volume di Luca Bossi ¢ il risultato di un’approfondita ricerca sociologica
condotta nell’arco di tre anni di dottorato®, sulla governance locale della diversita
religiosa nell’Italia contemporanea. Questo lavoro si inserisce nel campo di studi
che affronta il rapporto tra religioni e citta e le relazioni tra religioso e secolare. Tale
scenario viene analizzato all’interno di un contesto globale di mutamento culturale,
demografico e politico. Il ricorso a un approccio spaziale ha permesso all’autore di
circoscrivere e contestualizzare quelle dinamiche all’interno di una cornice definita
tanto dai macro-rapporti normativi tra stato e confessioni (e tra confessioni maggio-
ritarie € minoritarie) quanto dai micro-rapporti pragmatici (tra istituzioni e organiz-
zazioni religiose). Il panorama italiano viene studiato attraverso un contesto locale
—la citta di Torino — e la comparazione di quattro casi — ebraismo, islam, ortodossia
e scientologia — mettendone a fuoco le diverse strategie di insediamento materiale
e il posizionamento simbolico nello spazio urbano. La scelta ¢ ricaduta su una citta
particolarmente emblematica e rappresentativa, che ha permesso di operare una com-
parazione fra diversi casi religiosi all’interno del medesimo spazio giuridico, sociale
e politico. Torino ¢ una storica meta di immigrazione e presenta un lungo passato di
diversita confessionale, oltre ad avere una corposa tradizione di regolazione politica
della liberta religiosa, soprattutto in chiave spaziale. Attualmente € una citta in grado
di offrire un elevato grado di diversita religiosa con una grande varieta culturale
ed etnica sulla quale costruisce un’immagine di citta plurale e cosmopolita attenta
alle minoranze, aperta alle differenze e vocata all’accoglienza. In particolare, grazie
al ruolo di attori individuali, secolari e religiosi, il sistema di governo ha posto la
religione al centro della rappresentanza istituzionale e della progettazione sociale.
Le tesi portate avanti nel volume fanno di Torino un caso singolare per presentare
il rapporto tra religioni, citta, politica e istituzioni locali al punto da essere definita
come citta-laboratorio delle politiche d’inclusione.

Nell’analisi sociologica, Bossi ricorre ai concetti di campo e capitale, categorie
del pensiero bourdieusiano che insieme alle loro declinazioni politiche, religiose e
sociali si sono dimostrati utili strumenti per la ricerca. All’interno del suo studio
vengono adottate due prospettive fondamentali: la prima ¢ quella delle politiche pub-
bliche praticate dalle citta nella regolamentazione e gestione della diversita religiosa
urbana e la seconda ¢ quella degli attori religiosi. L’obiettivo dell’autore ¢ quindi di
cogliere le dinamiche di posizionamento, insediamento e visibilita delle confessioni
nello spazio pubblico. Le citta contemporanee — che rappresentano un livello meso
entro il quale i differenti rapporti a livello macro e micro tra secolare e religioso as-
sumono forma e sostanza sociologica — sono caratterizzate dalla pluralita di culture
e religioni che danno luogo a spazi complessi, dove la diversita ¢ uno degli elementi
dominanti. L’attenzione si ¢ focalizzata sui luoghi di culto riconducibili alle cosid-
dette “minoranze” religiose, concepiti quali spazi dotati di rilevanza tanto materiale
quanto simbolica e assunti come presupposto imprescindibile per ’esercizio della
liberta religiosa. Essi permettono di oggettivare la complessita delle interazioni tra

» La ricerca ¢ stata condotta nel contesto del Dottorato in Mutamento sociale e politico presso
il Dipartimento di Scienze politiche e sociali dell’Universita di Firenze e il Dipartimento di Culture,
Politica e Societa dell’Universita di Torino, in cotutela con il Dottorato in Sciences des religions
presso I’Institut de sciences sociales des religions, Faculté de Théologie et de Sciences des religions
dell’Universita di Losanna.



760 RECENSIONI / REVIEWS

attori pubblici e privati, individuali e collettivi, nella definizione e nell’attuazione
delle politiche volte alla gestione del pluralismo delle differenze. Con efficacia I’au-
tore mostra che sebbene il quadro giuridico e politico sia definito a livello statale, ¢
a livello locale che si attua concretamente la governance del pluralismo religioso che
si rivela non neutrale, influenzata da una molteplicita di fattori, tra cui il riconosci-
mento legale dei gruppi confessionali, la visibilita pubblica delle pratiche religiose
e I’accettazione sociale delle diverse religioni. Proprio la rinascita della scala locale
della governance ha portato al riemergere delle citta come spazi cruciali per il rico-
noscimento delle identita minoritarie e dei loro bisogni. Bossi evidenzia come molte
rivendicazioni religiose — come quelle relative alla creazione e alla localizzazione
dei luoghi di culto — possano effettivamente realizzarsi solo attraverso decisioni e
negoziazioni a livello locale. Questi processi coinvolgono una molteplicita di attori
(istituzionali, religiosi, civili e politici) e si sviluppano attraverso forme regolative sia
formali che informali. In un contesto normativo localmente differenziato, le istituzio-
ni cittadine possono promuovere gruppi religiosi e i loro luoghi cosi come possono al
contrario marginalizzarli e reprimerli. L’assenza di una normativa nazionale organica
sulla libera religiosa rende il paese altamente eterogeneo e le citta come spazi in cui
si configurano dinamiche pubbliche di inclusione ed esclusione.

I luoghi di culto rappresentano dei marcatori del paesaggio religioso, spirituale
ma anche artistico e architettonico. Bossi si concentra su quei luoghi definiti invisi-
bili, che punteggiano il panorama urbano e soddisfano le esigenze di diversi gruppi
religiosi che necessitano di uno spazio adeguato alla pratica religiosa: nati dal basso
e dallo sforzo collettivo, gli impulsi alla loro edificazione sono stati il bisogno, 1’a-
dattamento e la spontaneita. La mancata caratterizzazione esterna, sottolinea 1’autore,
¢ in parte dovuta alla volonta di non generare malcontento e rifiuto nei quartieri di
accoglienza, cercando di valorizzare la funzionalita interna a scapito di una ricono-
scibilita estetica. Cio ¢ dovuto anche alla conflittualita politica che caratterizza I’epo-
ca contemporanea, che costruisce appartenenze identitarie escludenti che ricorrono al
concetto di diversita come minaccia all’ordine, alimentando la fobia del diverso che
da lungo tempo rappresenta uno strumento politico ricorrente. L autore approfondi-
sce il vuoto normativo che lascia questi luoghi in uno stato di ombra, irregolarita e il-
legalita. L’iter del riconoscimento giuridico che regola il rapporto tra organizzazioni
religiose minoritarie e Stato italiano, & caratterizzato da tempi incerti, costi altissimi
oltre a un processo politico arbitrario che si fa decisore delle sorti del pieno esercizio
del diritto alla liberta religiosa. Cio che emerge chiaramente ¢ che I’intesa, ad oggi,
rappresenta uno strumento di disciplinamento e controllo piu che di riconoscimento
e di discriminazione statale piu che di emancipazione religiosa. Il sistema piramidale
produce inevitabilmente un diseguale accesso ai diritti a livello statale, regionale e
municipale. Nonostante il riconoscimento dello stato non sia necessario all’esercizio
della liberta religiosa, questo ¢ ancora usato come dispositivo per distinguere le reli-
gioni de jure dalle religioni de facto.

11 volume ¢ strutturato in due parti: la prima dedicata alle istituzioni torinesi e
alla loro esperienza di tutela e accompagnamento amministrativo delle associazioni
islamiche e valorizzazione della pluralita religiosa; la seconda dedicata alle dina-
miche di inserimento, insediamento e posizionamento nel campo religioso e nello
spazio sociale urbano. In particolare, nel primo capitolo vengono tracciati i confini
ed esposte le premesse teoriche della ricerca attraverso un inquadramento teorico
sul campo religioso urbano. Il secondo capitolo presenta il focus sul caso locale del
campo istituzionale torinese. Nel terzo capitolo sono state analizzate le politiche
pubbliche e la discrezionalita politica nella pratica quotidiana del diritto alla liber-



RECENSIONI / REVIEWS 761

ta religiosa. Nel quarto capitolo vengono affrontati i processi di spazializzazione e
insediamento dei luoghi di culto delle quattro minoranze religiose considerate nella
ricerca. Le dinamiche di placing simbolico e materiale sono analizzate nel quinto
capitolo, dedicato all’analisi del campo religioso urbano attraverso alcune categorie-
chiave e nel quale viene assunto il punto di vista dei protagonisti. Infine, il sesto
capitolo affronta il ruolo della politica e il rapporto con le istituzioni locali, oltre che
la centralita delle conformazioni di capitale nella definizione dell’agency pubblica
e privata delle organizzazioni religiose e il ruolo, definito fondamentale, dell’attore
individuale nei processi sociali.

L’autore, attraverso ’analisi approfondita delle politiche locali degli ultimi
trent’anni, sottolinea il ruolo preminente della governance urbana torinese sulle
concrete possibilita di espressione della diversita religiosa nello spazio pubblico. Il
pluralismo, che si configura come I’insieme degli strumenti, delle tecniche e delle
possibilita giuridiche attraverso cui questa diversita religiosa ¢ gestita e governata,
emerge come elemento chiave per costruire societa piu inclusive. La lettura del vo-
lume di Bossi offre un contributo rilevante all’elaborazione teorica nell’ambito degli
studi sulle minoranze religiose ¢ le citta, evidenziando in particolare le connessioni
tra le sfere religiosa, sociale e politica. II libro si distingue anche per I’ampiezza e
la ricchezza del materiale presentato, e per la definizione di solidi riferimenti disci-
plinari e metodologici, che si caratterizzano per elementi di originalita e apertura
verso future indagini di ricerca. L’autore ¢ stato in grado di dare spessore storico e
conoscenze fondamentali su ambiti tematici corrispondenti a discipline altre dalla
sociologia, ma in stretta relazione col tema in oggetto, definito dallo stesso autore,
polisemico, pluridimensionale e intrinsecamente multidisciplinare. Questo volume
rende nuovamente testimonianza del valore e della profondita della ricerca di Luca
Bossi, la cui recente scomparsa rappresenta una significativa perdita per la comunita
scientifica. Desidero dedicare un pensiero alla sua memoria non solo per i risultati
rilevanti che ha raggiunto nel corso della sua ricerca ma soprattutto per la gentilezza
che lo contraddistingueva e la passione che ¢ riuscito a trasmettere a chiunque abbia
avuto la fortuna di lavorare con lui.

Caterina Pignotti (Sapienza Universita di Roma)

caterina.pignotti@uniromal.it

IGOR SPANO, Umani in gioco, giochi divini. Scenari ludici nella ritualita Srauta
dell’India brahmanica, Societa Editrice Fiorentina, Firenze 2024. ISBN 978-88-
6032-773-4.

Questo prezioso volume dell’indologo Igor Spano, cresciuto nell’alveo della tra-
dizione di studi sanscritistici e etnologici della scuola palermitana, ¢ stato pubblicato
nel 2024 all’interno della prestigiosa collana di «Alti Studi di Storia Intellettuale e del-
le Religioni» — diretta da Federico Squarcini — della casa editrice Societa Editrice Fio-
rentina, che si ¢ gia distinta per altre notevoli pubblicazioni inerenti la civilta indiana.

In particolare, I’opera ¢ incentrata su una questione cruciale non solo per gli
studi di cultura vedica e post-vedica o genericamente hindu, ma ancor piu per il
complesso ambito di studi antropologico-culturali, relativi al ritualismo: si tratta
della dialettica tra performance come rito e performance come gioco, come si evin-
ce dal titolo e come si specifica nell’introduzione. Qui, infatti, I’autore dichiara di



762 RECENSIONI / REVIEWS

ispirarsi alle linee interpretative tracciate da alcuni eminenti studiosi come Stanley
Tambiah, Claude Lévi-Strauss e ovviamente Johan Huizinga, che con la sua cele-
berrima opera, Homo Ludens (1938), segno la via per questo tipo di riflessioni. In
effetti, il medesimo principio concettuale, che ¢ fondamento dell’opera dello studio-
so olandese, permea anche il lavoro di Spano: il gioco in quanto espressione della
casualita, dell’indeterminato e dell’indistinto, quale libera espressione di uno stato
di natura — come direbbe lo stesso Lévi-Strauss —, fatto di imprevedibilita e non-
sense, o meglio, non corrispondendo a un significato e una finalita culturalmente
predeterminata e istituzionalizzata, ¢ paradossalmente il seme della “creazione”,
del “fare” senso, ossia dello stato di cultura — ancora in termini lévi-straussiani. E
il ludus, per usare il medesimo termine latino da cui prendono le mosse sia il titolo
dell’opera di Huizinga sia quello di questo volume, che innesca quel processo per
cui si arriva a una vera e propria Weltanschauung, con cui si prova a “significare” il
reale, veicolandolo in parametri interpretativi “performati”, irretendolo in tassono-
mie condivise dalla comunita. Cosi la casualita si fa ordine e norma, I’indeterminato
e I’indistinto ¢ plasmato e limitato in specifiche forme e nomi, la libera espressione ¢
imbrigliata in regole di comportamento sociali. In termini sanscriti si direbbe rispet-
tivamente dharma, namaripa, varna e asrama, ossia 1’ordine cosmico, fondamento
stesso dell’essere, il fenomenico, significato attraverso nomi e forme, il sistema di
regole comportamentali, rigidamente fissate, che determinano 1’agire del singolo,
inserendolo in categorie sociali prefissate fin dalla nascita, e marcandone le diverse
fasi della vita.

In questa cornice, il sacrificio vedico (vajiia), su cui si focalizza il nostro autore,
costituisce il perno di tale dialettica tra stato di natura e stato di cultura, o meglio, tra
caos e cosmo: il sacrificio altro non ¢ che la trasposizione in chiave ludico-teatrale
dell’atto cruento, quale ¢ I'uccisione. O meglio, la dimensione ludica consente di
riclaborare 1’atto violento, di per sé selvaggio — almeno secondo i nostri parametri
culturali — e di inserirlo in uno stato di cultura, rendendolo cosi “normato”, € come
tale controllato e controllabile.

Attraverso la dimensione ludico-mimica la violenza si incanala in una perfor-
mance agonale, sia essa di natura fisico-atletica che sapienziale: chi perde ¢ destinato
a morte certa, attraverso il taglio della testa®. Tale replica performativa dell’atto vio-
lento si configura quale rito quanto piu ¢ codificato, vincolato in un reticolo sempre
piu complesso di regole che garantiscano, per I’appunto, la corretta performance,
e quindi la compiuta rielaborazione dell’atto cruento, in termini di purificazione e
pacificazione: il potenziale effetto miasmatico, causa di epidemie, carestie, calamita,
etc. ¢ adeguatamente placato con atti compensatori.

1l primo capitolo dello studio di Spano si distende proprio lungo questa ricostru-
zione culturale, ispirandosi a piu studiosi: in primo luogo fondamentali sono i lavori
di Jan Heesterman, specialmente The Broken World of Sacrifice: An Essay in Ancient
Indian Ritual (1993), e ovviamente From Ritual to Theatre: The Human Seriousness
of Play (1982) di Victor Turner, ma anche il piu recente Homo Ritualis di Axel Mi-
chaels (2016).

Con il secondo capitolo si entra nel vivo della argomentazione sviluppando uno
dei punti introdotti dallo stesso Huizinga nella sua opera: da fine conoscitore del san-
scrito e della cultura indiana aveva individuato una terminologia specifica relativa al
campo semantico “ludico”. Ad esempio, la radice Vdiv- e derivati sono impiegati pro-

3 Cosi, ad esempio, secondo ’analisi di M. Witzel, The case of the shattered head, in «Studien
zur Indologie und Iranistik» 13-14 (1987), pp. 363-415.



RECENSIONI / REVIEWS 763

prio in relazione al gioco dei dadi, uno dei “passatempi” che significativamente ricor-
re nel rito di consacrazione del sovrano (rajasiiya), a sua volta inserito proprio nella
performace narrativo-rituale hindu per eccellenza, il Mahabharata. 11 gioco dei dadi,
con i suoi principali quattro colpi (krta, treta, dvapara e kali) ¢ 1la drammatizzazione
ludica della violenza guerriera, sotto forma di sfida: vincere significa conquistare il
regno e affermare la propria sovranita a livello cosmico, imbrigliare il proteiforme e
aleatorio caos, anche barando, nella rete normativa del potere.

Infatti, i quattro colpi rappresentano le direzioni cosmiche a cui si innalza il no-
vello sovrano, al pari del sole nascente: questa mappatura spazio-temporale ¢ “insce-
nata” nella fase della cerimonia di consacrazione del sovrano detta “ascensione alle
direzioni celesti” (digvyasthapand)®'. Ma la sconfitta implica il ripiegamento allo stato
di natura, e il dilagare del caos: i perdenti Pandava si ritireranno nella foresta, in esilio.

11 significato del gioco dei dadi nella cultura indiana ¢ ampliamente ¢ detta-
gliatamente analizzato dall’autore, ma occorre inserire anche un ulteriore elemento
che consente di comprendere ancor piu la portata della relazione caos-gioco-cosmo-
potere: secondo la tradizione indiana le quattro ere cosmiche su cui si scandiscono le
alternanze di dissoluzione e rifondazione dell’ordine dharmico stesso sono definite
con i medesimi termini dei colpi del gioco dei dadi. Infatti al colpo vincente (krta)
corrisponde la massima espressione del dharma e quindi il pieno successo del sovra-
no, emblema del dharma stesso: la violenza di cui il sovrano come ksatriya ¢ espres-
sione ¢ pienamente integrata, il suo potenziale miasmatico ¢ ammansito e trasforma-
to in strumento di potere; 1’azione guerriera cruenta ¢ equiparata al sacrificio su cui
si fonda I’ordine dharmico®. Ai colpi intermedi (treta e dvapara) corrispondono due
fasi di progressiva decadenza e indebolimento del dharma, mentre al quarto colpo,
quello perdente (kali), corrisponde 1’epoca del disfacimento dell’ordine cosmico:
kali & equivalente al dissolvimento di quella tassonomia su cui si € costituto lo stato
di cultura, e al dilagare dello stato di natura, ben rappresentato, ad esempio, dalla
foresta in cui si ritirano i Pandava, una volta perso il regno al gioco dei dadi.

I1 sole come elemento naturale che assume il ruolo di mappare lo spazio e scan-
dire il tempo, quali categorie culturali, ritorna nel terzo capitolo dedicato ad un’altra
performance ludico-rituale: la corsa dei carri. Questa ¢ presente in rituali di ambien-
tazione ksatriya, come il medesimo rdjasiiya, il sacrificio del cavallo (asvamedha), 1a
cerimonia del solstizio di inverno (mahavrata), ma soprattutto nel v@japeya, la bevu-
ta in occasione della conquista del premio di vittoria (vaja), espressione di energia e
vigore guerriero. Anche questo rito consiste nella trasposizione a dimensione agonale
di un’azione guerriera, culminante con I’ascesa al cielo non del solo sovrano, ma del
sacrificante-sovrano con la sua sposa, grazie a un palo (yipa): € questo la colonna di
luce, che collega il fuoco rituale al raggio solare, identificato anche con lo skambha
“sostegno”, che puntella il cielo, lungo il quale ascende la coppia regale, fissando
cosi le due parti del cosmo, il cielo e la terra. Pertanto, da un lato la corsa vorticosa,

31'Si veda in merito lo stesso J.C. Heesterman, The Ancient Royal Consecration, Mouton & Co,
’S-Gravenhage 1957, pp. 103 ss.

32 Sulla relazione guerra-sacrificio, con particolare riferimento al Mahabharata, si veda M.
Biardeau, Etudes de mythologie hindoue. 1V, Bhakti et avatdra (suite), in «Bulletin de I’Ecole
frangaise d’Extréme-Orient» 63 (1976), pp. 111-263; piu recentemente J. Bronkhorst, Sacrifice in
the Mahabharata and beyond or Did the author(s) of the Mahabharata understand Vedic sacrifice
better than we do?, e la relativa bibliografia, in I. Andrijani¢ - S. Sellmer (eds.), Mythic Landscapes
and Argumentative Trails in Sanskrit Epic Literature. Dubrovnik International Conference on the
Sanskrit Epics and Puranas DICSEP Publications, Croatian Academy of Sciences and Arts, Zagreb
2021, pp. 23-38.



764 RECENSIONI / REVIEWS

con il suo movimento rotatorio riflette il percorso del sole lungo un asse orizzontale,
mentre I’ascesa attraverso il palo-colonna rappresenta il movimento ascensionale del
sole stesso. Tale ritualizzazione della scena agonale, a sua volta, non solo equivale
all’affermazione del potere sovrano, ma ¢ anche espressione di quel vigore sessuale
fonte di fecondita, che di riflesso si fa emblema di fertilita cosmica.

Si potrebbe ipotizzare che tale terzo capitolo, dove luce solare e prosperita co-
smica sono cosi saldamente legati, possa alludere a quello che in Huizinga corri-
sponde all’ambito ludico espresso dalla radice sanscrita vi-Vlas- “rifulgere, abba-
gliare”, a cui ¢ associata 1’idea di un piacevole passatempo, come espressione del
benessere e della vitalita di cui la luce ¢ sempre vettore. Questo non ¢ specificato
dall’autore, ma il quarto capitolo dedicato allo zoomorfismo e alle pratiche che im-
plicano il mimetismo animale come performance rituale appare riferirsi proprio al
terzo termine sanscrito riferito al campo semantico del gioco, secondo la lettura
di Huizinga: la radice Vkrid- “giocare” e i suoi derivati rimandano al divertimento
infantile e al contesto animale, ma anche a gestualita e movimenti “giocosi”, ondeg-
gianti e guizzanti. In effetti, per quanto I’autore tenga conto di nuove interpretazioni
dello zooformismo, emerse in altri filoni di studi, quali I’antropologia ecologica,
tuttavia, una eco dell’opera di Huizinga rimane. Infatti, il motivo del teriomorfismo
¢ evidente soprattutto in rapporto all’ambito bovino, ossia a quella categoria ani-
male che costituiva la principale fonte di sostentamento delle comunita vediche piu
antiche, i cui ritmi di vita erano percio scanditi sui medesimi ritmi stagionali rispon-
denti alle esigenze dell’allevamento bovino. Ma muoversi e comportarsi come un
toro non ¢ solo una similitudine ricorrente nei testi vedici antichi, ma ¢ soprattutto
espressione di teriomorfismo, per il quale il supremo dio guerriero vedico, Indra, ¢
un toro, si esprime vocalmente quale toro, & sessualmente taurinamente vigoroso e
prolifico, e soprattutto ne riproduce la potenza e la forza.

Del resto, i testi vedici piu antichi attestano che il medesimo termine pasu
“animale” e genericamente “bestiame”, ¢ usato per indicare non solo gli animali
quadrupedi, ma anche i bipedi: questi non sono uccelli, bensi gli umani stessi, che
rientrano nella categoria di pasu, come esseri viventi in genere. Il mondo vedico
non risponde ai canoni occidentali dell’antropocentrismo, ma al contrario del “bo-
vino-centrismo”. In particolare, questo ¢ riflesso nel rito gosava, ossia la spremitu-
ra del soma in cui il sacrificante assume un comportamento e delle fattezze animali
pari a quelle bovine. Indubbiamente, tale pratica mimetica si sviluppera in vere e
proprie forme di sostituzione rituale: la vittima sacrificale umana, riflesso stesso
dell’atto violento originario, ¢ sostituita dal bovino, che peraltro ¢ fonte di cibo per
i membri del clan. Tuttavia, il mimetismo animale ¢ una delle tecniche guerriere
a cui venivano formati i giovani membri maschi dei clan in epoca proto-vedica,
durante un periodo di circa un anno, nel corso del quale vivevano al di fuori delle
regole claniche, ma non solitari: costituiscono confraternite di giovani sodali, detti
appunto vratya: essi condividono specifiche regole di vita (vrata), sottoponendosi
cosi a un percorso iniziatico di formazione. Si tratta di un’istituzione clanica, pro-
babilmente di matrice indoeuropea, la cosiddetta Mdnnerbund®®, marcata da forme
di riti di passaggio; a livello mitologico la figura del giovane iniziando corrisponde
alla rappresentazione degli irruenti guerrieri che accompagnano Indra nelle sue
imprese: 1 Marut. Proprio costoro sono dipinti quali “giocosi”-kridi-: ad esempio,

3 Si veda, tra gli altri, P.K. Kershaw, The one-eyed God: Odin and the (Indo-)Germanic Mdn-
nerbiinde (Journal of Indo-European Studies, Monograph Series, N. 36), Institute for the Study of
Man, Washington D.C. 1997.



RECENSIONI / REVIEWS 765

in RV 1.37 kridi- ¢ un epiteto per indicare le truppe dei Marut; in MS 1.10.16 i
Marut sono ritratti durante la battaglia contro il demone Vrtra, nemico archetipico
di Indra: privi della paura della morte, si muovono senza timori sul campo di bat-
taglia, e pertanto sono detti come kridi- “giocosi”, a indicare proprio quella dimen-
sione spontanea e incosciente che caratterizza lo stato di natura, qui evidentemente
rapportato all’atto violento. Da un lato la guerra ¢ un gioco, e d’altra i giovani
sono formati alla guerra attraverso prove ed esercizi che simulano la guerra: sono
performance mimetiche. Tra queste, I’imitazione del comportamento animale, fi-
nanche la personificazione, era una delle strategie fondamentali per sorprendere il
nemico, ma ancor piu, nel caso della personificazione bovina, per rintracciare i capi
di bestiame persi durante gli spostamenti del clan: i Marut, quali vratya, supporta-
no Indra in un’altra impresa, ossia ritrovare le vacche nascoste dal demone Vala.
Ancora una volta, questo /udus coincide con il riconoscimento della leadership: il
capo-clan € un “mandriano”, ossia colui che ¢ in grado di salvaguardare le mandrie,
anche grazie alla capacita di imitarne comportamenti e versi**.

Infine, I’ultimo capitolo si concentra su un motivo ludico particolare, ossia 1’al-
talena: le sue oscillazioni ritmiche sono la proiezione di alternanze di opposti, che
pure non cessano di costituire una unita. Qui emerge la prospettiva pit ampiamente
antropologica e etnografica dell’autore, che propone anche un breve excursus sui va-
lori simbolici attribuiti a tale oggetto di svago in varie culture. In ambito hindu, I’ana-
lisi di Spano riporta I’attenzione sull’altalena quale esplicitazione ludica del mithuna,
I’unione sessuale del maschile e del femminile, che prelude alla fertilita. Non a caso
I’altalena si ritrova nel mahavrata, la cerimonia del solstizio invernale: infatti, ¢ il
rito che marca I’inversione del moto solare, ossia con questo atto performativo la luce
del sole riprende a crescere, garantendo cosi la rifondazione della prosperita cosmica.
Anche in tale rito ’equivalenza sovranita-luce solare ¢ fondamentale, ma i moltepli-
ci riferimenti sessuali e alcune scene esplicitamente erotiche lo inseriscono anche
in una categoria rituale che Jamison riassume con il termine “carnascialesco”, ma
meglio puo essere definito come una forma di ierogamia o nozze sacre®: attraverso
il mithuna regale si garantisce la prosperita cosmica. Pertanto quest’ultimo capitolo
pare riecheggiare il quarto motivo ludico della visione di Huizinga: il gioco erotico,
espresso attraverso il classico termine /ild “gioco”, adottato spesso per indicare gli
svaghi amorosi tra gli déi. In effetti, I’altalena ¢ un elemento ricorrente nelle scene
delle opere poetiche in cui si ritraggono ambientazioni erotiche esterne, quali giardi-
ni, parchi e in genere spazi naturali.

L’affascinante e stimolante percorso tra gioco e rito nella cultura indiana antica,
proposto dallo studioso Igor Spano, si conclude qui; tuttavia, la ricca e aggiornata
bibliografia finale che correda il volume fornisce ampio materiale per spaziare an-
cora nell’incanto ludico-rituale, sospesi tra caos e cosmo, dissolvimento e rifonda-
zione cosmica.

Paola M. Rossi (Universita degli Studi di Milano Statale)

paola.rossi@unimi.it

3 Cosi P.M. Rossi, Indra-kavi. Rgvedic Lordship, Bovine Environment, and Onomatopoeic Po-
etry, in «Cracow Indological Studies» 25, 1 (2023), pp. 1-41.

3 Si veda S. Jamison, Sacrificed Wife, Sacrificer’s Wife: Women, Ritual, and Hospitality in
Ancient India, Oxford University Press, New York - Oxford 1996, pp. 96-98.

3 Cosi ad esempio P. Rolland, Le Mahavrata. Contribution a l’étude d’un rituel solennel vé-
dique, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1973.



766 RECENSIONI / REVIEWS

CARMINE P1saNo, La religione dei Greci. Tra storia e antropologia (Studi Superio-
ri/1488, Studi religiosi), Carocci, Roma 2025, pp. 163. ISBN 9788829030538.

Affrontare la complessa tematica della religione greca al fine di rendere acces-
sibile a studenti e non specialisti questa nozione complessa, multipla e inestricabil-
mente intrecciata con la vita politica, sociale e culturale dei Greci nonché con il loro
universo mentale, non ¢ un’impresa agevole, sia per la quantita di studi e dibattiti
che una tale sintesi richiede di riassumere e di rielaborare, sia per il necessario de-
centramento rispetto alle categorie religiose a noi piu familiari dei sistemi monotei-
stici che una tale analisi esige. Carmine Pisano, specialista di religione e di antropo-
logia del mondo greco, raccoglie questa sfida con un nuovo manuale sulla religione
dei Greci, nel quale rigore storico e approccio antropologico sono efficacemente
riuniti per accompagnare il lettore alla scoperta dell’universo delle credenze e dei
riti dei Greci, come spiega 1’autore stesso nella breve introduzione opportunamente
intitolata “Come pensano i nativi”.

Il volume si articola in quattro capitoli tematici che trattano ciascuno concetti e
pratiche propri al sistema religioso greco. Il primo (“La religione secondo i Greci”)
mira a chiarire il concetto stesso di quella che noi chiamiamo “religione” greca, ma
che i documenti greci definiscono piuttosto eusebeia, “devozione”, che si concretiz-
za nel fare, nel praticare (ortoprassia) piu che nel credere in una rivelazione divina,
e che ingloba comportamenti considerati come corretti non solo nell’ambito rituale,
ma anche nella vita familiare e civile degli individui. La religione greca, spiega Car-
mine Pisano, ¢ quindi incorporata nella polis (polis-religion) che ¢ di fatto, attraver-
so le decisioni del popolo riunito in assemblea, 1’autorita cui spettano le decisioni in
ambito sacro (trasmissione delle norme rituali, nomina dei “sacerdoti”, elaborazione
e riformulazione dei miti, costruzione e amministrazione degli spazi sacri pubblici).

11 secondo capitolo (“Il divino al plurale™) chiarisce la complessita del politei-
smo greco sia attraverso I’esame della sua evoluzione narrativa (poemi di Omero e
Esiodo in particolare), sia in un’indagine sulla natura stessa della “societa degli dei”
e dei loro molteplici “campi d’azione” — che sfuggono a etichette dal nostro punto di
vista logiche o razionali ma che devono, ancora una volta, essere letti alla luce degli
strumenti ermeneutici dell’antropologia —, sia infine tramite la presenza, nel mondo
sovrumano dei Greci, di divinita straniere, di daimones € di eroi.

A tali molteplici figure i Greci si rivolgono con modalita codificate, nel rispetto
di modelli tradizionali che regolano i momenti rituali della preghiera, della supplica,
del giuramento, del sacrificio, della divinazione. Come spiega I’autore nel terzo ca-
pitolo (“Il rito e la festa™), tali procedure mirano a stabilire una comunicazione con
il mondo divino per ottenere il favore, la protezione o la guida della divinita negli
affari pubblici e privati. La necessita dell’accompagnamento divino si concretizza
inoltre nei riti di passaggio nelle pit importanti fasi di transizione della vita indivi-
duale, ma anche nell’adesione ai misteri, strumenti di protezione terrena piu che di
“salvezza” ultraterrena, e infine nelle feste, occasioni di condivisione collettiva (ca-
rattere sociale del sacro), ma anche parentesi di rottura e trasgressione della norma,
funzionali alla ripresa dell’ordine costituito.

Il quarto ed ultimo capitolo (“Ai margini della religione civica”) ¢ infine dedi-
cato ai comportamenti atipici e opposti della superstizione (il ritualismo eccessivo
generato da un timore sproporzionato degli déi) e dell’ateismo (la negazione dell’e-
sistenza degli déi o semplicemente lo scetticismo nei confronti della religione tradi-
zionale espresso da intellettuali e filosofi), al concetto di empieta e alla sua gestione
giuridica, alle arti magiche e ai misteri orfico-dionisiaci, che presentano percorsi



RECENSIONI / REVIEWS 767

alternativi (non necessariamente antitetici ed esclusivi rispetto alla religione civica)
di adesione a credenze, miti e riti escatologici.

Il volume ¢ inoltre corredato di materiale consultabile on line attraverso un QR
code scaricabile a pagina 6: 18 figure con i link a siti internet che ne danno descri-
zioni pitt 0 meno approfondite e che possono fornire spunti per un uso didattico delle
immagini.

In sintesi, il volume di Carmine Pisano offre un prezioso strumento di accesso
alla religione greca: i quattro capitoli si completano armoniosamente nel trattare
gli aspetti piu salienti dell’universo greco del sacro, nell’argomentare con limpi-
dezza questioni che sono state e sono ancora oggetto di dibattito tra gli specialisti,
nell’informare il lettore sull’evoluzione epistemologica della disciplina (alla Iuce in
particolare delle ricerche recenti di Vinciane Pirenne-Delforge, Gabriella Pironti,
Corinne Bonnet, Maurizio Bettini) e nel fornirgli gli strumenti bibliografici di ap-
profondimento.

Maria Paola Castiglioni (Université Grenoble Alpes)

maria-paola.castiglioni@univ-grenoble-alpes.fr

Un filologo per le vie della storia: studi in onore di Paolo Siniscalco (Sussidi Patri-
stici, 24), a cura di FRANCO PORTELLI - ELENA Zocca, Nerbini International, Firenze
2025, pp. 134. ISBN 9788864347318.

In questo volume collettaneo a cura di Franco Portelli (Presidente dell’ Associa-
zione culturale S. Nilo di Grottaferrata) ed Elena Zocca (Professoressa Ordinaria di
Storia del Cristianesimo dell’Universita Sapienza di Roma) prende forma un affresco
corale che celebra la figura di Paolo Siniscalco, uno dei piu autorevoli studiosi italia-
ni di Letteratura cristiana e Storia del cristianesimo. L’opera raccoglie gli interventi
presentati in occasione della Giornata di Studi organizzata il 27 gennaio 2024 presso
I’Abbazia di San Nilo a Grottaferrata, sotto I’egida dell’Associazione Culturale San
Nilo, alla quale Siniscalco collaboro a lungo con passione e rigore. Piu che un sem-
plice omaggio, il volume si configura come una sorta di “ritratto intellettuale” plurale
e composito, nel quale ogni contributo illumina un aspetto del lungo cammino scien-
tifico e umano dello studioso.

Come suggerisce 1’evocativa espressione scelta per il titolo, Siniscalco non fu
mai un filologo ripiegato su sé stesso, né uno storico confinato in un ristretto ambito
disciplinare. Piuttosto, egli appare — attraverso le testimonianze dei colleghi e degli
allievi — come un intellettuale animato da una duplice tensione: da un lato, la fedelta
assoluta al metodo filologico, appreso alla scuola torinese di Michele Pellegrino;
dall’altro, I’inclinazione all’ascolto, all’incontro, alla storia come cammino condi-
viso. Per cui la sua indagine sulle fonti cristiane antiche non ¢ mai disgiunta da una
riflessione storica ampia, attenta ai contesti culturali, ai linguaggi della fede, alle
trasformazioni dottrinali e istituzionali che plasmarono la Chiesa nel corso dei secoli.

11 volume si apre con una Prefazione in forma di ritratto a piu voci, firmata dai
sopracitati Portelli ¢ Zocca (pp. 7-10), in cui emerge sin da subito la cifra personale
del “sorriso” come simbolo di una postura intellettuale fondata sul carattere mite,
sulla disponibilita dialogica, sulla resistenza a ogni forma di arroganza. E una nota
umana che ritorna piu volte anche nei saluti istituzionali di Michel Van Parys (pp.
13-15), Giuseppe Caruso (pp. 17-19) ed Enrico Morini (pp. 21-22).



768 RECENSIONI / REVIEWS

L’opera scientifica di Siniscalco, come emerge chiaramente da questo volume
collettaneo attraversa molteplici campi del sapere storico (letterario, epigrafico, giu-
ridico, documentario, ecc.), mantenendo tuttavia una sua unita profonda, segnata
da alcune scelte metodologiche costanti come la cura per le fonti, 1’attenzione al
linguaggio e la sensibilita per i passaggi teologici e politici cruciali. Ne sono te-
stimoni i suoi lavori su Tertulliano Cipriano e Agostino, le edizioni per la collana
Sources Chrétiennes, 1 Seminari internazionali Da Roma alla Terza Roma, ma anche
le riflessioni sulla laicita, sui martiri ¢ sul cammino del cristianesimo nelle terre
d’Oriente.

Gli otto saggi al centro di questa pubblicazione, pur diversi per taglio e ogget-
to, concorrono tutti a delineare il profilo di uno studioso rigoroso e curioso, fedele
alla tradizione ma attento ai segni dei tempi, capace di coniugare il mestiere dello
storico con I'urgenza delle domande del mondo contemporaneo. Che si tratti della
formazione torinese (Marco Rizzi, pp. 25-40), del dialogo con Erik Peterson (Ade-
le Monaci, pp. 41-48), delle indagini lessicali (Alessandro Capone, pp. 49-58), del
lavoro editoriale per Sources Chrétiennes (Paul Mattei, pp. 59-67), dei convegni di
Efeso (Francesca Cocchini, pp. 69-76), della riflessione su laici e laicita (Enrico Dal
Covolo, pp. 77-80), dell’interesse per le Chiese orientali (Alberto Camplani, pp. 81-
87) o dello studio del cristianesimo dalla persecuzione al potere (Elena Zocca, pp.
89-96), ognuno dei contributi aggiunge una tessera al mosaico di una figura di rara
coerenza ¢ profondita, come indica anche la bella Postfazione di Emanuela Prinzi-
valli (pp. 99-103).

Paola Marone

paola.marone@scuola.istruzione.it

NORBERT OETTINGER - PETER JACKSON RoOVA, Indogermanische Religion. Rekonst-
ruktion der Gétterwelt, Mythologie und Kultsprache, Universitétsverlag Winter, Hei-
delberg 2025, pp. 400. ISBN 978-3-8253-9618-3.

Con la pubblicazione dell’imponente monografia Indogermanische Religion.
Rekonstruktion der Gotterwelt, Mythologie und Kultsprache, 1 due autori, i profes-
sori Norbert Oettinger dell’Universita di Erlangen e Peter Jackson Rova di quella di
Stoccolma, offrono alla comunita scientifica un contributo di enorme importanza ed
utilitd. L’opera ¢ straordinariamente interessante per la ricchezza di informazioni,
I’equilibrio nella presentazione delle tesi e 1’approccio molto ragionevole a temi di
notevole complessita, sui quali si sono scontrate negli anni opinioni differenti. Trat-
tandosi di uno studio di carattere indoeuropeistico, specificamente dedicato alla rico-
struzione di una remota dimensione religiosa, la lettura del testo implica una serie di
competenze filologiche di ambito glottologico ed in particolare una certa familiarita
con la teoria laringalista (a cui viene dedicato un breve accenno alle pp. 42-43), non-
ché la conoscenza, almeno orientativa, di alcune peculiarita metodologiche proprie
della Scuola di Erlangen. Si tratta di un dazio inevitabile che anche il lettore meno
abituato a tali tecnicita avra la pazienza di pagare a fronte dell’accesso ad un’enorme
ricchezza di informazioni, ben argomentate e soprattutto acutamente formulate sul-
la base di interpretazioni ricostruttive salde e puntuali. Ovviamente un’opera come
questa, che cerca di coprire il vastissimo panorama delle tradizioni indoeuropee al
fine di ricostruire numerosi temi mitologici protostorici comuni, richiedera nel tem-



RECENSIONI / REVIEWS 769

po aggiornamenti, ampliamenti e correzioni, ma sarebbe impossibile non lodare da
subito lo sforzo profuso dagli autori in questa pubblicazione che diventera presto un
punto di riferimento essenziale nella bibliografia non solo specialistica sul tema. In
futuro, in una riedizione, ad esempio, la redazione di un glossario finale relativo alla
terminologia piu tecnica avrebbe il vantaggio di rendere il contenuto del libro piu ac-
cessibile agli storici delle religioni di formazione non strettamente indoeuropeistica.
L’opera si articola su tre capitoli principali, di cui il secondo, diviso in quattro
grandi sezioni, a loro volta ulteriormente articolate in paragrafi specifici, ¢ quello
principale sia per estensione sia per contenuto. Un’introduzione molto chiara, volta a
gettare le basi fondamentali per la trattazione seguente, apre il lavoro offrendo anche
una breve storia degli studi, che, pero, a mio avviso andrebbe ampliata e, magari,
integrata da una sezione specifica in appendice. Allo stesso modo, le osservazioni
critiche rispetto al periodo nazionalsocialista (p. 24) richiederebbero un’ampia nota
critica, nella quale dettagliare le manipolazioni ideologiche sorte non solo in Ger-
mania, ma anche in Italia, Francia ed altri paesi europei, intorno al mito della razza
ariana e della Indogermanisches Bekenntnis. Purtroppo, si tratta di temi sui quali gli
studenti, come anche i colleghi di altre discipline, ci interrogano e mi sembra corret-
to che la letteratura scientifica pitt moderna non scansi il problema, ma lo analizzi
serenamente, senza con cio snaturare 1’obiettivo principale della ricerca sviluppata
nel volume, ma in modo da dare uno strumento filologico di chiarezza espositiva
sulle mostruosita elaborate su di una prospettiva borderline del pensiero europeo del
secolo scorso. L’elemento identitario che, purtroppo, ha coinvolto la ricostruzione
di un’ideale coscienza religiosa indoeuropea, ha finito con 1’assumere troppo peso
nella storia degli studi, di modo che, a mio avviso, sarebbe sempre utile circostan-
ziare meglio il problema. Cio detto, noteremo che I’introduzione ribadisce delle in-
teressanti osservazioni metodologiche che mi sembrano molto rilevanti, soprattutto
se rivolte ad un pubblico di storici interessati alla dimensione religiosa del mondo
proto-indoeuropeo, in quanto pone correttamente un’attenzione ben giustificata, che
poi si ritrova in tutto il libro, anche per la problematica connessa alla distinzione tra
temi mitologici ricostruibili come indoeuropei e tradizioni altre, invece, ascrivibili
ad una derivazione antico orientale, anatolica ¢/o mesopotamica, con una certa atten-
zione agli studi di impianto interculturale condotti, ad esempio, da Walter Burkert e
Martin West. Tenuto, inoltre, conto del fatto che ad un certo punto il gruppo anatolico
con la lingua ittita in testa, si sarebbe separato dal resto dei popoli indoeuropei, gli
autori danno particolare rilevanza alle consonanze tra queste due grandi tradizio-
ni, perché sarebbero molto significative per la loro arcaicita, trattandosi di elementi
conservativi attestanti una realta linguistica e culturale unitaria, di certo precedente
al distacco della famiglia anatolica dal resto del gruppo indoeuropeo. Cio implica
inevitabilmente una distinzione tra una fase proto-indoeuropea (inclusiva del gruppo
anatolico) ed una tardo-indoeuropea, senza 1’anatolico (p. 25). Tale puntualizzazione
permetterebbe di osservare, tra i tanti aspetti notevoli, che con ogni probabilita, I’as-
senza di una radice come *,wes-, “alba”, proprio in contesto anatolico, indicherebbe
il fatto che la creazione di una specifica divinita dell’aurora sia stata un’innovazione
tardo-indoeuropea avvenuta dopo tale separazione e non un fenomeno piu antico.
Gli autori partono dal presupposto che i dati archeologici supportino la collo-
cazione della Urheimat dei Protoindoeuropei nel territorio dell’Ucraina, da cui si
sarebbero poi irradiati nelle sedi storiche attorno alla fine del IV millennio a.C. (pp.
27-28) e ne enfatizzano il carattere nomadico, per cui molta importanza avrebbero
avuto per loro 1’allevamento e, col tempo, 1’uso del carro, nonché la maturazione di
un certo carattere guerriero, tutti tratti culturali che si rifletterebbero anche nella loro



770 RECENSIONI / REVIEWS

mitologia. D’altra parte, mi sembra opportuno segnalare che tale identificazione geo-
grafica non ¢, allo stato attuale, particolarmente o univocamente condivisa, e che una
piu adeguata trattazione, almeno in nota o anche in appendice, sarebbe stata utile al
fine di aiutare il lettore ad inquadrare correttamente il dibattito. Interessante e corretta
I’attenzione molto puntuale alla dimensione economica ed alla cultura materiale di
tali civilta protostoriche nel quadro ricostruttivo del lessico comune piu antico (pp.
28-32, passim).

Veniamo al secondo e piu importante capitolo, quello che sostanzialmente con-
tiene il cuore della monografia e che merita un’attenzione particolare. Gli autori par-
tono dall’osservazione che il profondo scetticismo di B. Schlerath nei confronti della
ricostruzione di elementi della religione indoeuropea fosse eccessivo e sulla scorta
dell’esempio di C. Watkins hanno ripreso le fila del discorso pur con la dovuta pru-
denza a partire dal tema dell’uccisione del dragone da parte di un eroe primordiale,
figura che nelle tradizioni della Grecia, dell’India e dell’Iran viene contrapposta a
quella di un serpente a tre teste e sei occhi. L’arcaicita di tale tema mitologico appa-
re riconducibile ad un comune retaggio indoeuropeo (pp. 47, 108-109, passim). Le
singole sezioni di questo secondo capitolo propongono un quadro molto articolato
della possibile ricostruzione dei termini e delle categorie religiose del mondo indo-
europeo. Si procede a partire dai teonimi e dai nomi degli eroi (2.1) con importanti
riflessioni sui lessemi concernenti mortalita e immortalita (ed i relativi epiteti con-
nessi a tali concetti), oppure sulle denominazioni degli esseri divini in quanto tali.
Gli autori insistono sulla derivazione del termine iranico per “demone” a partire da
un’inversione semantica che avrebbe colpito un piu antico *daiva- (< *deiwo-), “dio”
(in quanto connesso alla luce diurna), ma continuano a pensare all’esistenza di due
distinte categorie indoiraniche di esseri divini contrapposti tra loro (pp. 60-61), in
base alla quale spiegare gli esiti inversi che risultano riflessi nel pantheon vedico ed
in quello iranico. In realta, tale rigida opposizione, gia criticata in ambito iranologi-
co’’, ¢ stata ulteriormente smontata da W.Ed. Hale®, il quale ha mostrato che nelle
parti piu antiche della letteratura vedica non si troverebbe alcun gruppo compatto di
divinita definite come dsura- ben contrapposto ai devd- e che diversi deva- sarebbero
allo stesso tempo anche dsura-. A loro volta, gli dsurd adevah (e.g., RV 8.96-9) sem-
brano, in realta, essere proprio dei signori umani appartenenti a popolazioni anarie. Si
puo ovviamente dissentire dalla ricostruzione di Hale, ma non ¢ possibile trascurarla
come se non fosse mai stata avanzata. Inoltre, ricordiamo che in avestico, proprio nel
caso specifico di ahura-, il titolo non sembra esclusivo di esseri divini, ma risultereb-
be attribuito anche a figure certamente autorevoli, ma pur sempre umane, come nel
caso evidente del composto ahuré.pubra-, “figlio di un signore (umano), principe”’.

Molto interessante la ricostruzione del pantheon di base, che includeva una di-
vinita del cielo diurno (*Dyeu- Ph,ter-), sua moglie e figlia, la dea Terra (* P/th,wih,;
vedi 2.1.3.3.1) con cui si consumava un incesto primordiale, ed anche un dio del
tempo atmosferico (*Perk"uh;no-, *Trhwént-, vedi 2.1.3.4), seguito da un Dio Cer-
vo e da un dio pastore chiamato *Peh,ush,on, cio¢ “Signore sul Peh,us- (= pascolo
per bovini)”; vedasi in particolare 2.1.3.11). Appartenente ad una fase piu recente,

37 Vedi A. Panaino, Philologia Avestica 1. ahuradata- / mazdadata-, in «Aula Orientalis» 10
(1992), pp. 199-209, con ampia bibliografia.

3 W.Ed. Hale, Asura in early Vedic Religion, Motilal Banarsidass, Delhi 1986 (reprint 1999),
pp. 192-181, passim.

3 Chr. Bartholomae, Altiranisches Worterbuch, Verlag Von Karl J. Triibner, Strassburg 1904,
col. 295.



RECENSIONI / REVIEWS 771

perché, come sopra notato, non attestata in contesto anatolico, ¢ la divinita della “au-
rora” (*H,eusos; 2.1.3.5). Si notera, inoltre, che in ambito vedico 1’ Aurora, Usds, la
figlia del dio del cielo (2.1.3.1.3), ¢ anche la madre degli A$vin grazie ad un incesto
primordiale, ma 1’ Aurora, in alcune narrazioni, ha un suo doppio, ossia Saranyii,
anch’essa talora presentata come madre degli stessi Asvin. Noteremo che la stessa
Saranyii (*Selen-yii-h,) corrisponde, sulla base di una comparazione che risale addi-
rittura ad uno studio di V. Pisani*, alla figura di Heléné (*Selen-eh,), che nella tradi-
zione greca ¢ altresi sorella dei Dioscuri. Il tema ¢ tra i piu affascinanti nell’ambito
della comparazione greco-indiana ed ¢ stato recentemente oggetto di una separata
trattazione monografica da parte del prof. P. Jackson*'. Data la complessita di questo
ciclo mitologico, nonché delle sue varianti e ramificazioni nelle diverse tradizioni,
¢ impossibile riassumerlo e discuterlo in questa sede, ma si ricorda la sua importan-
za sia per via del fatto che Saranyii viene indicata come la madre di Yama e degli
AS$vin, sia per il coinvolgimento anche di Vivasvant e di ulteriori divinita.

Molto interessante ed altamente informativa, soprattutto sul dibattito maturato
negli ultimi anni, risulta la discussione intorno alla figura del “cielo notturno”, la
cui ricostruzione ¢, pero, molto difficile. Viene cosi trattato (pp. 8§2-89) con estrema
prudenza il confronto (2.1.3.2) tra il greco Ouranos ed il vedico Viaruna, riformu-
lato sul piano linguistico, peraltro, da G.E. Dunkel* e ridiscusso da M. Peters®, il
cui interesse emerge, altresi, con evidenza sul piano del comune ruolo comprima-
rio esercitato da tale figura divina rispetto al dio supremo del cielo luminoso. Una
circostanziata discussione (2.1.3.6) concerne 1’origine delle due ben note divinita
gemelle come i Dioscuri o gli 4svin vedici, a cui si aggiungera il nome (duale) dei
Nisatya (direttamente comparabile con quello di una coppia di demoni avestici noti
come Naphaibiia-), nonché il mitannico PNRMESNgSattiyanna. Molto utile la trat-
tazione (2.1.3.7) del nome del dio del Sole (*Seh,wal-, *Seh,weliyo-), arricchita dal-
la discussione sulle locuzioni metaforiche indoeuropee come “vedere il sole” (per
“vivere”); altrettanto dicasi per il paragrafo sul nome del dio della Luna (*Meh,nos;
2.1.3.8), che include una trattazione del mutamento di genere, da maschile a fem-
minile, nel caso del tema riferentesi proprio all’astro della notte nelle regioni me-
ridionali dell’area indoeuropea. Segue (2.1.3.9) una rimarchevole analisi storico-
linguistica sull’origine delle denominazioni divine dei fiumi, che non solo passa in
rassegna il contesto indo-iranico, ma si focalizza sulla situazione degli idronimi in
Europa e poi in Anatolia. La discussione del materiale linguistico lascerebbe evin-
cere che 1 fiumi avessero nomi femminili in ambito indoeuropeo, ove erano divinita
considerate come “madri”, mentre nello spazio mediterraneo i nomi dei fiumi sa-
rebbero stati solo in seguito ridenominati al maschile a seguito di un’innovazione.
Per tale ragione, gli autori reputano errata I’ipotesi di Marija Gimbutas, secondo la
quale la persistenza di forme di venerazione di divinita fluviali con nomi femmini-
li sarebbe da considerarsi come 1’indizio di una sopravvivenza di culti matriarcali
preindoeuropei. In un’opera cosi ampia non poteva certamente mancare un’accurata

'V, Pisani, Elena e eidwAov, in «Rivista di Filologia e Istruzione Classica» 56 (1928), pp.
476-499.

4P, Jackson, The Transformation of Helen. Indo-European Myth and Roots of the Trojan Cycle,
J.H. Roll Verlag, Dettelbach 2006.

*2 G.E. Dunkel, Vater Himmels Gattin, in «Die Sprache» 34, 1 (1998-90), pp. 1-26, in particolare
pp. 3-4.

M. Peters, Griech 1}, yolo, armen. erkir “Erde”, in P. Vavrousek (ed.), [ranian and Indo-Eu-
ropean Studies. Memorial Volume of Otakar Klima, Enigma Corporation, Prague 1994, pp. 203-210,
in particolare p. 208, n. 17.



772 RECENSIONI / REVIEWS

discussione (2.1.3.10) della figura del “Nipote delle Acque” (4b"6m Népot- o Apom
Népot-), ossia il vedico Apdm Ndpat- ¢ ’avestico Apam Napat-, che viene messo a
confronto con I’antico irlandese Nechtan ed il latino Neptiinus.

Una trattazione molto importante (2.1.3.14) e che certamente fara discutere ri-
guarda il nome del dio del fuoco (*H,ng"ni-). Gli autori riprendono la tradizionale
distinzione tra il nome neutro (*péh,-wr) del fuoco e quello maschile (*H;ng*ni-),
ma introducono come elemento di novita la discussione della tesi, al momento della
redazione di questa recensione ancora in corso di stampa, di T.R. Kristoffersen*,
che ringrazio per avermi messo cortesemente a disposizione il testo inedito del
suo articolo. Questo studioso propone di interpretare *H,ng"ni-, da cui derivano
il vedico Agni-, ed in principio anche il lituano ugnis, I’antico slavo ogns, non-
ché il latino ignis, come una parola significante “unguento, grasso, burro”. Tale
tema continuerebbe nel latino unguen, “grasso”, unguentum, ‘“‘unguento”, nonché
nell’antico irlandese imb, ma anche (indirettamente) nell’antico alto tedesco anko,
m. “burro”. Pur osservando la forte dimensione speculativa di questa etimologia,
che pero avrebbe il vantaggio di essere formalmente molto soddisfacente sul piano
della ricostruzione comparativa, gli autori (pp. 197-199) ritengono convincente la
spiegazione di Kristoffersen secondo cui il tema *H;ng*ni-, “fuoco (vivente), Dio
del fuoco”, sarebbe da analizzare come una i-Ableitung *h,ng"n-i-, a sua volta de-
rivata da *h;éngn-, ed il cui significato letterale sarebbe stato quello di “colui che
ha il burro” (“derjenige, der Butter hat”; p. 199), oppure “che ne viene provvisto”
(vedi a p. 328 nella sintesi inglese: “the one provided with butter”), anche se in re-
alta, come mi conferma lo stesso N. Oettinger, una traduzione piu efficace sarebbe
la seguente: “der, den man regelmiBig mit Butter versieht”, ossia “quello che viene
regolarmente imburrato”. Secondo gli autori, la relazione tra fuoco e burro fuso si
lascerebbe ascrivere innanzitutto gia alla religione vedica e molto probabilmente
essa avrebbe avuto origine nel contesto cultuale indoeuropeo, in una protolingua che
era diffusa prevalentemente in una societa di pastori nomadi. Si tratta di un’ipotesi
interessante, ma che non mi convince pienamente, visto che, in linea di principio,
il Dio del fuoco non possiede propriamente il burro, ma piuttosto lo consuma o lo
divora e ne sarebbe, quindi, dipendente. Una tale designazione mi sembra peraltro
improbabile, soprattutto se dobbiamo immaginarla come ascrivibile al nome pri-
mitivo della figura deificata del fuoco, che ha avuto ruoli ben piu estesi, a partire
da quello purificatorio e cauterizzatore delle ferite, oppure quello di axis mundi
nella liturgia e di simbolo luminoso della presenza divina. La soluzione proposta,
peraltro, presuppone che I’offerta di burro fosse non solo estremamente antica, ma
praticamente comune al dominio indoeuropeo, quando perd noi sappiamo che, e.g.,
le liturgie iraniche non insistevano affatto sull’uso del burro e che nel mondo latino
tale impiego cerimoniale non ¢ affatto attestato, anche se viene invocato il confron-
to con il latino unguentum. 11 burro sembrerebbe cosi assumere un ruolo molto pit
importante della spremitura e dell’offerta del soma/haoma o dell’ambrosia e di altri
liquidi fondamentali nel banchetto divino. La suggestione ¢ sicuramente interessan-
te e merita di essere approfondita, ma al momento mi pare opportuna una riflessione
piu circostanziata. Segnaliamo en passant che nella discussione, manca qualsiasi
riferimento all’ampio e dettagliato studio proposto da J. Haudry*.

*“ T.R. Kristoffersen, Through fire and butter — Indo-European etymology and ritual reconstruc-
tion, in «Miinchener Studien zur Sprachwissenschaft», in c.d.s.
4 J. Haudry, Le feu dans la tradition indo-européenne, Editore Arché, Milano 2016.



RECENSIONI / REVIEWS 773

11 capitolo include ulteriori trattazioni di estrema importanza, come quella sulla
figura della Dea del focolare (2.1.3.15), come Hestia o Vesta, il cui nome viene ricon-
dotto etimologicamente ad una radice significante “bruciare, risplendere” (*swet-).
L’importanza di tale divinita e le interpretazioni relative alla sua origine ed al suo
sviluppo sono accuratamente descritte, con interessanti riflessioni proprio sul sacer-
dozio delle Vestali. Tale discussione precede la sezione dedicata alle divinita speciali
(Sondergotter; 2.1.3.16), che si distinguono per la presenza nella loro denominazione
di un tema *poti-, “signore” o *potnihs, “signora”, che puo apparire come secondo
elemento di composizione oppure al genitivo. Segue una pregevole trattazione che
richiederebbe di per se stessa una recensione a se stante, ossia quella concernente
i Centauri (2.1.3.17). Gli autori ripercorrono la storia di una problematica etimolo-
gica e comparativa ormai divenuta secolare e che ha conosciuto negli ultimi anni
importanti approfondimenti, ad esempio, da parte di M. Janda nel 2022%. Ricordia-
mo che tali figure non sono esclusivamente patrimonio della cultura greca, ma si
ritrovano nel mondo vedico (gandharva-) ed avestico (gandarafa-); tale confronto
si arricchisce grazie alla comparazione tra le gesta di Herakles, Indra e Korasaspa.
In questo caso viene ricostruita una proto-forma come *G'and"rwo-, “colui che ap-
partiene alla fragranza”, perché capace di apprezzare in modo particolare il gusto del
vino. Il volume prende brevemente in considerazione la possibile esistenza di una
divinita dei terremoti (2.1.3.18) e la ricostruzione di uno spirito dei morti (2.1.3.19);
quest’ultima analisi permette agli autori di sviluppare interessanti riflessioni sul fatto
che gli Indoeuropei potessero conoscere un tema nominale come *néku-, “perdita
(tragica), morte”, da cui sarebbe derivato un ulteriore tema come nékou-, “uccisore”, i
cui riflessi sarebbero ancora visibili nel mondo ittita e nella tradizione avestica. Segue
una trattazione che sara di grande utilita per gli specialisti di mitologia concernente
le figure eroiche (2.1.4), a partire da Prometeo (gr. Prométheus, dor. Promatheus,
i.e., “ladro”), denominazione che viene fatta derivare da *Pro-math-éus, e che in
realta corrisponderebbe ad un epiteto e non al vero e proprio nome primitivo di tale
campione, attraverso la nominalizzazione di una frase come “egli de-rubava”. La di-
scussione viene poi allargata ad altre figure come il vedico Matari-svan-, “avente la
salvezza nella madre” (che, pero, probabilmente, sarebbe il frutto di una precedente
Umbildung), o della figura indoiranica di un altro eroe come il vedico Vivasvant- ¢
I’avestico Viuuanha, letteralmente “colui che ha fatto brillare la luce”, del quale ab-
biamo precedentemente trattato in riferimento a Saranyii.

Egualmente ricca ed informativa la sezione (2.1.4.2) dedicata ai cosiddetti “eroi
artistici” (die kunstfertigen Kulturheroen), * H,yb"éu-/H,yb"u-, come le figure degli
Rbhu nel contesto vedico, dei quali vengono proposti diversi confronti funzionali
in ambito indoeuropeo. Segnaliamo la successiva trattazione dei cicli mitologici ri-
guardanti il primo mortale (2.1.4.3). In particolare, la discussione concerne il vedico
Yama e ’antico avestico Y5ma come ’avestico recente Yima, nomi che vengono fatti
derivare da un tema *h,yomh,-6-, il quale, a sua volta, sarebbe il risultato per deriva-
zione interna di *h,ym-h,-o-, 0, in alternativa, di un nome collettivo come *h,ym-h,-
éh,-. Di un certo interesse generale risulta I’osservazione secondo la quale il latino
imago sarebbe derivato proprio dalla primitiva forma collettiva (*h,ym-h,-éh,-). La
radice sottesa a queste ricostruzioni sarebbe *h,yem-, dal significato di “smembra-
re, moltiplicare”, poi evolutosi in quello di “raffigurare, imitare” e, quindi, con-
solidatosi nel valore poi attestato di “gemello”. Un’altra soluzione suggerita dagli

4 M. Janda, Kentauren und Gandharven (Miinsteraner Sprachwissenschaftliche Beitrige), Ver-
lag Thomas Kubo UG, Miinster 2022.



774 RECENSIONI / REVIEWS

autori sarebbe quella di supporre che, al posto di himma-, “modello, immagine”
dell’ittita, il nome di Yamd sia connesso all’ittita immiye-", “mescolare, unire”; cio
giustificherebbe un’evoluzione da *yemH-, “mescolare, combinare” > “raddoppia-
to” > “gemello”. Gli autori concludono che quest’ultima soluzione presenterebbe
il vantaggio di tracciare un percorso semantico piu breve, ma anche lo svantaggio
di non poter spiegare la frammentazione costante dei nomi di Ymir e Yima rispetto
all’etimologia suggerita (p. 231). Mi permetto di segnalare che nel riferimento al
nome medio-persiano di Yima, sarebbe piu appropriata I’ortografia Jimag/y anziché
Yimay, anche alla luce del neopersiano Jim. La discussione del mito dei gemelli pri-
mordiali ¢ molto interessante, ma non la affronto in modo circostanziato in questa
sede avendola trattata in una specifica monografia*’, in cui ho discusso sia il tema
del doppio gemellare, il cui peso fu enorme nell’economia del pensiero religio-
so mazdaico, sia quello dell’incesto, su cui gli anche autori di questa monografia
si soffermano in diverse parti del libro, ma senza una riflessione specifica. Nella
trattazione generale sarebbe stata utile I’inclusione almeno di un riferimento (an-
che critico) all’ipotesi di J. Puhvel*, secondo cui anche il nome del latino Remus
sarebbe da ricondurre ad un tema come *yemo-, trasformato poi in Remus per la
forte attrazione prodotta dal nome di Roma. La monografia giustamente estende la
discussione anche alla figura del progenitore dell’umanita (2.1.4.4), ovvero *Ménu-,
da cui il vedico Mdnu-, I’ittita menu-, etc.

Terminata la disamina dei teonimi e delle figure eroiche, la monografia affronta
la terminologia cultuale e religiosa, a partire dalla constatazione che un concetto
come quello di “religione” non puo essere ricostruito (2.2 etc.). Gli autori pongono
una certa enfasi sul mondo iranico attribuendo alla riforma zoroastriana ed alla sua
supposta dimensione di Bekenntnisreligion 1’acquisizione del concetto di “visione
religiosa”, che si trasforma in “religione”. Purtroppo, tale riferimento resta com-
prensibilmente in sospeso, anche per ragioni di spazio, e la dialettica tra il doppio
animico, che si riflette anche in un rapporto sottile con la tematica dell’incesto, visto
che I’anima femminile (daénda-) deve unirsi con quella maschile (uruuan-), non ha
trovato un adeguato sviluppo. Tale discussione ¢ perod curiosamente affiancata da
una nota, la 723, in cui la stessa Bekenntinsreligion viene connessa all’intolleran-
za confessionale specificamente attribuita all’azione del sovrano achemenide Serse
(vedi XPh/OP. 38-39, nonché i due passi corrispondenti in elamico 31-36 e babilo-
nese 30-32). In realta, tale azione, la cui contestualizzazione etnica e politica non ¢
storicamente chiara (si tratta solo di culti iranici o di culti di altri popoli, non solo
anari, ma anche non indeuropei?) e potrebbe, pertanto, essere stata giustificata piu
da ragioni politiche che da zelante scrupolo confessionale. Per tali ragioni, ’ecces-
siva insistenza su di un’interpretazione di tale azione repressiva declinata in chiave
strettamente teologica mi sembra rischiosa, come, con ulteriori argomenti, ha osser-
vato anche Wouter F.M. Henkelman®.

Preziose e significative le riflessioni (2.2.1) sulle forme di venerazione e sa-
crificio, nonché sull’importanza dell’uccisione cruenta di animali e sulle funzioni
sacerdotali piu antiche, le quali investono un panorama molto ampio. Tale trattazione

47 A. Panaino, Mortality and Immortality: Yama's / Yima's Choice and the Primordial Incest, in
V. Sadovski - A. Panaino, Disputationes Iranologicae Vindobonenses, 11 (Mythologica Indo-Iranica,
1. Sitzungsberichte der OAW. Philosophisch-historische Klasse, 845. Band, Veréffentlichungen zur
Iranistik, Nr. 65), Verlag des Osterreichisches Akademie der Wissenschaften, Wien 2013, pp. 47-221.

# J. Puhvel, Remus et Frater, in «History of Religions» 15, 2 (1975), pp. 146-157.

4 Per esempio si veda W.F.M. Henkelman, The Other Gods who are, Nederlands Instituut voor
het Nabije Oosten, Leiden 2008, pp. 367-369.



RECENSIONI / REVIEWS 775

si arricchisce (2.2.1.1) di una discussione delle principali radici verbali e nominali
connesse alla sfera del sacrificio, di cui si enfatizza la duplice dimensione, ovvero
di azione sacrificale accompagnata da preghiera o di preghiera quasi mai sconnessa
da un rifermento cerimoniale e sacrificale. Tra le molte ed interessantissime que-
stioni discusse, mi soffermo su quella relativa alla radice *hyag-, “trattare ritual-
mente, offrire sacrifici (mattutini)”, in cui non solo viene preso in considerazione e
ottimamente sviluppato sulla scorta del dibattito pregresso il confronto con il latino
iaiientare, “fare colazione™’, ma si mette in chiara evidenza come tale comparazione
debba coinvolgere sia un corrispondente tema- in yu- come *hyag-yu-, “pronto per
il sacrificio (del mattino)” (cfr. vedico ydjyu-, “degno di sacrificio”), ma anche il
latino iaiiznus, “sobrio, digiuno”, a partire dalla prescrizione che il sacrificio fosse
compiuto a stomaco vuoto, per quanto un tale obbligo potesse forse essere generaliz-
zato in altre occasioni. Conseguentemente, si dovrebbe presumere che le cerimonie
sacrificali fossero, almeno in origine, mattutine. Mi permetto tuttavia di introdurre un
ulteriore elemento di riflessione, per notare che sarebbe interessante sviluppare ulte-
riormente il confronto con la tradizione cristiana che imponeva (ed impone ancora in
ambito cattolico e ortodosso) 1’obbligo di un periodo (oggi di solo un’ora) di digiuno
prima della comunione, uso che ovviamente ha un’origine relativamente antica, dato
che risale al terzo secolo, ma che non era affatto proprio del Cristianesimo primitivo.
Il dubbio ¢ che la sua introduzione possa, pitl 0 meno inconsciamente, riflettere una
qualche influenza liturgica del paganesimo romano.

Anche il lessico relativo alla preghiera viene ampiamente discusso (2.2.2), cosi
come quello concernente 1’abbattimento degli animali e I’offerta di libagioni (2.2.3).
L’analisi lessicografica conferma che ’animale preferito per il sacrificio cruento era
il bovino e la discussione che ne scaturisce introduce una alquanto appropriata com-
parazione tra il nome vedico di una famiglia sacerdotale, Nava-gv-a-, composto che
presenta 1’esatto corrispettivo del greco £vvedBotoc, “che ha nove manzi” (attestato
nell’lliade 6, 236). Questi ed altri elementi confermerebbero 1’antichita di certe tra-
dizioni liturgiche comuni. A parte altri animali meno frequenti nei cerimoniali sacri-
ficali, come maiali e cani (p. 268), una certa importanza ebbe certamente il sacrificio
del cavallo, a cui gli autori dedicano un’ampia sezione (2.2.3.3), con pertinenti rifles-
sioni sul rapporto tra tale forma di uccisione rituale e la regalita, che mostra paralleli
evidenti tra Roma ed il mondo scitico, ma che certamente coinvolge anche la cultura
vedica con il suo Asvamedha. Curiosa, perd, 1’assenza di riferimenti al pregevole stu-
dio, anche se datato, di P.-E. Dumont®!. Un’ampia discussione richiederebbe anche il
paragrafo dedicato alle radici concernenti il lessico cultuale, la corretta postura verso
il divino e la pieta religiosa (2.2.4), in cui viene sottolineata I’importanza della radice
*d'eh,-, “porre”, la cui importanza viene ripresa (p. 281) nella discussione del nome
di (Ahura) Mazda, interpretabile a partire da un *mps-*d"eh,-, che viene spiegato da-
gli autori come “Geist-Setzung”. Insistere, pero, sul concetto di “spirito”, cosi denso
di implicazioni teologiche, soprattutto nel caso del tedesco Geist, ma anche in italia-
no (spirito) ed altre lingue europee, non mi sembra la scelta migliore, almeno in as-
senza di qualche caveat. Ad esempio, anche se non ¢ il caso di questo studio, ¢ facile

30 Originariamente posto da B. Forssmann, Lateinisch ieiunus und ieientare, in G. Meiser (ed.),
Indogermanica et Italica, Festschrift fiir Helmut Rix zum 65. Geburtstag, Institut fiir Vergleichende
Sprachwissenschaft der Universitit Innsbruck, Innsbruck 1993, pp. 95-105.

51 P.-E. Dumont, L ’Asvamedha: Description du sacrifice solennel du cheval dans le culte védique
d’aprés les textes du Yajurveda blanc (Vajasaneyisamhita, Satapathabrahmana, Katyayanasrauta-
sitra), Paul Geuthner - Istas Imprimeur, Louvain - Paris 1927.



776 RECENSIONI / REVIEWS

inquadrare la semantica di Geist nel contesto teologico e filosofico post-hegeliano, e,
per esempio, nel contesto italiano, non sono mancati casi di traduzioni spericolate, in
cui figure divine come quella di Spanta Mainyu sono state presentate come lo “Spi-
rito Santo”. Appare chiaro, quindi, il rischio di facili pseudo-assimilazioni religiose,
di cui gli autori sono certamente innocenti, ma che possono crearsi in un’opera che
ha la dimensione religiosa e comparativa come suo focus principale. In tale conte-
sto, la nota 876 (p. 274) concerne 1I’importanza del concetto, ritenuto essenzialmente
morale dell’indoeuropeo *A,yt6-, riflesso poi nel vedico y#d- e nell’antico persiano
arta-, mentre curiosamente non si parla dell’avestico asa-, che deriverebbe piuttosto
da un proto-iranico A sta-. La semplice affermazione che si tratti di una categoria
morale, senza alcuna breve precisazione rispetto al complesso dibattito riguardante
la duplicita e I’ampiezza semantica di tale termine, relativo sia ad una dimensione
genericamente definibile come etico-spirituale, ma anche riferentesi ad un ordine
ritualmente corretto e tecnicamente giusto, ¢ un po’ curiosa, soprattutto alla luce di
un agguerrito dibattito iranologico, che ¢ stato terribilmente articolato e su cui si
sono consumati scontri molto divisivi. Presentare in questo modo, senza problema-
tizzazione alcuna, un concetto cosi difficile, dando per scontato che si tratti di una
soluzione univocamente condivisa, anche nel caso si fosse pienamente d’accordo con
la scelta interpretativa degli autori, risulta eccessivo, soprattutto alla luce del quadro
generale di quest’opera che deve tenere presente il fattore informativo ed introduttivo
nei confronti di un pubblico piu ampio.

La sezione successiva (2.2.5) riguarda il tema dell’ospitalita e della competi-
zione rituale, che certamente interessera moltissimi lettori, vista la brillante discus-
sione di termini come il latino sospés, ma anche di altri lemmi attestati nelle diverse
aree linguistiche del dominio indoeuropeo. Di indubbio interesse risulta la proposta
secondo la quale la designazione in ambito indoeuropeo dell’ospite ruotasse etimo-
logicamente attorno all’immagine del “mangiatore”, ovvero di colui che esperiva 1’o-
spitalita attraverso un banchetto, in cui si consolidava una dimensione di convivialita
e reciprocita. Altrettanto stimolante appare la trattazione di altri ulteriori fenomeni
religiosi, come la divinazione, I’incantesimo ed il giuramento (2.2.6).

Tra le numerose riflessioni proposte dagli autori merita di essere sottolineata (in
particolare per i lettori di questa rivista, che hanno specifici interessi per il mondo
tardo antico e medievale), la trattazione del gotico runa (a sua volta dal protoger-
manico rind- < *hyruh-neh,), che di fatto veniva utilizzato per tradurre due diversi
termini grec1 mystérion oppure boulé, “decisione, plano” (pp- 285-286). 11 termine
germanico rimanderebbe, quindi, ad un segreto di origine divina, conformemente ad
una campo semantico che viene confermato anche da altre tradizioni germaniche,
come, e.g., dall’antico islandese, ove run indicava in origine non una lettera dell’al-
fabeto, bensi un “segreto”. Egualmente, in antico alto tedesco il latino necromantia
veniva glossato, e.g., come helli-riina o come tod-riina, con riferimento alle pratiche
di evocazione dei morti o di profezia della morte. Anche la dimensione concettuale
della santita e quella del tabu religioso vengono presi in considerazioni al paragrafo
2.2.6.3, con una rassegna analitica di diverse radici indoeuropee, come nel caso di
*sak- (cf. sacer, etc.), *lwen-, da cui avestico spanta-, il lituano Sveritas e 1’antico
slavo svets (tutti da *kwen-t6-). Sebbene il significato generico di “santo” non sia
a priori inaccettabile per 1’av. spanta-, esso ¢ eccessivamente cristianizzante (come
messo in luce qualche paragrafo qui sopra), alla luce del fatto che il significato di
base sembrerebbe essere piu prudentemente quello di “benefico”.

Lo studio si sviluppa con ulteriori trattazioni sia di qualche tabu, come quello di
urinare verso il sole (2.2.6.3), a cui si deve annotare la presenza in Iran di un ulteriore



RECENSIONI / REVIEWS 777

divieto di urinare sulla propria ombra®?, sia a proposito della cosmografia (2.2.6.4), che
riguarda la disposizione del cielo in alto e della terra in basso grazie ad una azione divi-
na che appare di origine indoeuropea. Gli autori (p. 302) si cimentano anche nella rico-
struzione del nome di qualche costellazione indoeuropea, a partire dalla denominazione
ittita delle “Pleiadi”, per cui si soffermano sulla voce kurtal(i)-, “(Cesto di) vimini”, che
confrontano con il vedico kyttikas, “Pleiadi” (fem. plurale), ossia “coloro che assomi-
gliano ad una rete”, da riconnettersi, quindi, al verbo kart-, “intrecciare”. Cid permet-
terebbe di ricostruire una forma indoeuropea come derivata da *kert-, “intrecciare”,
dal significato di “treccia”, sulla scorta di una tesi avanzata da G. Neumann®. Non
viene, invece, menzionata la discussione che risale addirittura a Chr. Bartholomae®* e
che fu ripresa da A. Scherer® della denominazione iranica e greca delle “Pleiadi”, né
quella dell’Orsa Maggiore, che insiste in piu tradizioni su una comune ripartizione in
sette stelle, connesse di volta in volta a “sette saggi” (vedico Sapta-rsayah), a “sette
buoi” (latino Septemtrionés < septem-trionés < *septm-[s]triio[n]), oppure ancora a
“sette segni” (avestico hapto.iringa-).

Dal cielo gli autori passano al prato del regno dei morti (2.2.6.5.2.2), argomento
che permette diverse considerazioni di ordine comparativo, in particolare a proposito
dell’immagine dell’aldila come un pascolo per il bestiame, secondo un’intuizione
gia avanzata da Paul Thieme e che meglio circostanzia il significato piu profondo
da attribuire al vedico gavyiiti-, “pascolo di bestiame”, o meglio ancora al composto
avestico vouru.gaoiiaoiti-, “dagli ampi pascoli”, che ¢ ripetutamente detto del dio ira-
nico Mifra. Allo stesso modo, risulta molto calzante il riferimento all’avestico Yima,
presentato come huugffa-, “possessore di buone greggi”. La discussione tocca di-
versi altri aspetti su cui non posso soffermarmi, ma che sono di grande importanza
soprattutto in riferimento alla continuita greco-vedica nella concezione del mondo
dell’aldila come immortale e inconsumabile.

Di grande utilita il breve ma efficace catalogo di unita sintagmatiche che pos-
sono essere ricostruite come derivanti da una fase comune indoeuropea (2.3) e che
presentano corrispondenze formali che permettono di ricostruire immagini retoriche
e forme simboliche del mito comuni, come nell’immagine dell’aurora o del mantello
celeste di cui il dio supremo sarebbe dotato. Questo lungo capitolo si conclude con
un ulteriore paragrafo dedicato ad alcune innovazioni dell’area indoeuropea nordoc-
cidentale ed in particolare tratta dello sviluppo di una figura femminile inquietante,
una sorta di incubo terribile, che in antico alto tedesco compare con il nome di mara.
Gli autori valutano 1’eventuale possibilita di riconnettere la denominazione di tale
immagine inquietante con il palaico marhas, pl., “ospiti”, oppure “ospiti divini”’, ma
prudentemente non assumono tale confronto per assodato.

I1 volume si conclude con un capitolo finale (3), in cui viene proposta una sin-
tesi in tedesco (3.1) ed un’altra in inglese (3.2). Gli autori in tale sede ribadiscono
una particolare distinzione, anticipata a p. 47, tra miti indoeuropei che sarebbero
“trasformativi” (transformativ, p. 35; transformative; p. 329), ossia capaci di fon-
dare una nuova condizione (Zustand), mentre quelli antico-orientali, ad esempio

52 Vedi A. Panaino, The Shadow and the Taboo. Critical Remarks about Pliny s Naturalis Histo-
ria, XXVIII, 19, in «Iranistik» 9-10 (2009), pp. 125-131.

53 G. Neumann, Recensione a Studien zu den Bogazkoy-Texten, 7-13, in «Indogermanische For-
schungeny» 76 (1971), pp. 260-274, in particolare a p. 262.

54 Chr. Bartholomae, Der indogermanische Name der Plejaden, in «Indogermanische Forschun-
gen» 31 (1912-13), pp. 35-48.

55 A. Scherer, Gestirnnamen bei den Indogermanischen Volkern, Winter, Heidelberg 1953, pp.
142-144.



778 RECENSIONI / REVIEWS

in ambito ugaritico etc., sarebbero piuttosto “restitutivi” (restitutiv; restitutive, ibi-
dem), nel senso che I’ordine precedente verrebbe solo ripristinato (pp. 326, 329).
Il caso di Gilgame$ mostrerebbe, nella fattispecie, la permanenza dell’eroe nella
primitiva condizione di mortalita. Tale distinzione mi sembra, pero, un po’ azzarda-
ta, visto che I’aspetto della ciclicita ricorre spesso anche in contesto indoeuropeo,
come nel caso del combattimento delle stelle fisse contro quelle cadenti nel ciclo
iranico di Tistrya oppure nel tema della liberazione delle acque (vedico e iranico),
che rimandano ad una dimensione stagionale, anche se, in questo caso, non pos-
siamo asserire che si tratti di un tratto mitologico proto-indeuropeo, ma, almeno
indo-iranico, se non altro in alcuni suoi elementi costitutivi. Inoltre, 1’esempio di
Gilgame$ non mi sembra calzante dal momento che il mito ruota attorno al tema
dell’inevitabilita della morte e, quindi, ha come scopo quello di dare all’essere
umano la possibilita di maturare la coscienza dell’ineluttabilita di tale destino. An-
che il ciclo indoiranico di Yama/Yima non mostra via d’uscita ed ¢ lo stesso Ahura
Mazda nella trattatistica zoroastriana a spiegare a Zoroastro che la morte terrena
per gli umani deve essere e restare inevitabile. Su di un piano piu generale poi,
anche il contesto vedico, insiste sul fatto che la morte ¢ necessaria perché 1’essere
umano procrei, altrimenti la sua eternita dovrebbe implicare sterilita. Vorrei, pero,
osservare che la distinzione sopra introdotta dagli autori, lungi dal suggerire una
opposizione tipologica a priori, trova una sua piu chiara ed evidente argomentazio-
ne dall’analisi di miti ittiti, che hanno origine dagli Hatti o dagli Hurriti, entrambi
popoli non indoeuropei. Tali miti risultano tutti (tranne quello della creazione, ov-
viamente) di natura restitutiva e corrispondono tipologicamente ai miti di Ugarit,
mentre mostrano una caratteristica di impianto trasformativo solo quelli veramente
di chiara origine proto-indoeuropea (ad eccezione della trafittura del dio del fuoco).
Sarebbe, comunque, utile che, in una prossima edizione, questa parte, cosi rilevante
e delicata, fosse oggetto di una trattazione un po’ piu estesa, in modo da escludere
inutili fraintendimenti.

Al volume si aggiungono due brevissimi addenda (Nachtrdge, p. 333), una lista
delle abbreviazioni bibliografiche ed un’ampia bibliografia. L’opera ¢ anche arric-
chita da piu indici, sia delle parole distinte per lingua, dei termini notevoli e dei passi
citati, anch’essi indicati secondo la diversa tradizione linguistica in cui sono attestati.
Io mi permetto di suggerire, nel caso di una futura riedizione, di ampliare soprattutto
I’indice delle cose notevoli, in modo da includere piu figure mitologiche menzionate
e concetti di natura storico-religiosa o antropologica, al fine di favorire la consulta-
zione del testo.

In conclusione, il libro € un contributo eccellente, da cui si impara molto e che
permette di aggiornarsi in modo relativamente sintetico su diversi aspetti del dibattito
indoeuropeistico su argomenti strettamente connessi alla storia religiosa, che risul-
teranno di notevole utilita anche per specialisti di campi affini, ma non strettamente
o esclusivamente linguistici. Come gia segnalato nel corso di questa recensione, ci
sono talora delle omissioni curiose nella bibliografia, ma in un’opera di cosi ampia
scala disciplinare, a volte si tratta, di fatti inevitabili, magari legati anche a maggiori
o minori consuetudini accademiche e di scuola.

Nel volume, come gia anticipato, i problemi discussi sono numerosissimi e
non sempre la tesi o I’opinione suggerita possono trovare un consenso unanime; in
cio nulla di strano. Ci sono pero soggetti sui quali vorrei semplicemente richiamare
’attenzione in modo che, magari, possano essere soppesati in diversamente. Come
specialista del mondo iranico ho trovato la presentazione dello Zoroastrismo anco-
rata a schemi che sembrano non tener conto di almeno trent’anni di discussione: ad



RECENSIONI / REVIEWS 779

esempio, la certezza quasi assoluta nella storicita di ZaraOustra e nella sua azione
individuale di grande riformatore, secondo un’impostazione che difficilmente si
ritrova negli studi attuali sull’Avesta, ove maggiore prudenza viene usata, anche
quando non si esclude affatto un qualche ruolo individuale, ma lo si stempera su di
una piattaforma teologica che si ancora nella concezione mazdaica del sacrificio
e del rapporto con il pantheon, alla luce del fatto che, oggettivamente, nessuna
ricostruzione biografica della vita del profeta appare storicamente possibile. La
stessa ingenuita emerge nel caso della definizione del monoteismo zoroastriano
(pp- 89, 110, 138, 152-153, 173, 236, 303), che viene assunto come categoria fon-
dante senza alcun dubbio, a fronte delle ripetute e circostanziate considerazioni,
per esempio di J. Kellens o di P.O. Skjerve, sull’oggettiva presenza di divinita
altre nella letteratura avestica antica e recente. Per parte mia, ho sempre cercato di
sottolineare come le definizioni teologiche dello Zoroastrismo debbano premettere
’accezione con cui si usa specificatamente la categoria di “monoteismo”, perché se
lo intendiamo come culto centrato sulla superiorita di Ahura Mazda, tale scelta puo
essere ancora accettabile, ed allora ci accontentiamo di parlare di “Mazdeismo”,
ma se lo adottiamo in un senso prossimo a quello islamico, un tale uso diviene
assolutamente impensabile.

11 riferimento alle stelle insieme ai pianeti (p. 160) per le piu antiche civilta del
mondo indoeuropeo mi sembra, cosi come formulato, un po’ ingenuo dal punto di
vista della storia della scienza. Che gli antichi indiani o iranici ed altri popoli ancora
abbiano visto nel cielo i pianeti ¢ certo, ma che li abbiano riconosciuti propriamente
come tali, ossia che abbiano saputo distinguerli dalle stelle, classificare e collocare
secondo una tassonomia scientifica ¢ altamente improbabile e comunque non ¢ in
alcun modo documentato per fasi molto antiche. I pianeti vengono individuati e de-
nominati con chiarezza solo attraverso 1’incontro con la cultura mesopotamica, che
ne fissa i nomi, ne distingue i moti periodici, anche quelli retrogradi, e che conforma
le successive elaborazioni maturate nelle tradizioni astronomiche iraniche, greche,
indiane, etc. Non ¢, infatti, un caso se, di fatto, le denominazioni planetarie che anco-
ra oggi noi usiamo siano basate su quelle greco-romane, a loro volta derivate da una
chiara interpretatio babyloniaca.

Queste poche considerazioni critiche nulla tolgono all’importanza dell’opera,
che ¢ di straordinario valore, ma semplicemente esprimono una diversa sensibilita su
temi certamente piu specialistici e di settore, ma che hanno un pur rilevante interesse
generale.

Segnalo, infine, alcuni minimi refusi che, comunque, nulla tolgono alla com-
prensione:

p. 12: idéologie tripartité per idéologie tripartite.

p- 48: undHelfer = und Helfer

p- 198: zwischen zwischen = zwischen

p. 219: nékou- = nékou

p- 300: Upelluri = Upelluri

p- 320: nur im nur im = nur im

p- 329. Poto-Indo-European = Proto-Indo-European.

Antonio Panaino (Universita di Bologna)

antonio.panaino@unibo.it



780 RECENSIONI / REVIEWS

GIUSEPPE FUSARI, [ tempi dell’Apocalypsis nova: profezia e politica nei primi decenni
del Cinquecento, Marcianum Press, Venezia 2024, pp. 295. ISBN 978-88-6512-989-0.

11 volume di Giuseppe Fusari, / tempi dell’Apocalypsis nova: profezia e politica
nei primi decenni del Cinquecento, si inserisce felicemente nella ripresa da parte
della storiografia della questione amadeita e della redazione e ricezione dell’4Apo-
calypsis Nova tra fine xv e inizio xvI secolo. Il personaggio di Amadeo Menez da
Silva e la complicata, nonché affollata, gestazione dell’opera profetica a lui attribuita
stanno, infatti, suscitando nuovo interesse negli studiosi, non pienamente soddisfatti
— seppur ancora debitori — dalle soluzioni proposte nell’arco della lunga produzione
bibliografica di Anna Morisi Guerra e di Cesare Vasoli, né dall’edizione, parziale
negli strumenti e nei contenuti, offerta dieci anni fa dallo studioso portoghese Do-
mingos Lucas Dias. Complici di questo nuovo interesse anche i recentissimi lavori
di Eduardo Fernandez Guerriero sotto 1’aspetto della tradizione manoscritta. Il libro
di Giuseppe Fusari rappresenta un approccio serio e sotto molti aspetti innovativo
alla questione, con la consapevolezza di registrare, tramite lo studio del costruirsi
dell’Apocalypsis Nova nelle mani di umanisti e teologi, non solo la trasmissione di
un’opera ma anche un passaggio di epoca e le profonde trasformazioni del clima
teologico e profetico del tempo.

La vicenda ¢ nota: nella chiesa di San Pietro in Montorio, a Roma, fu finalmen-
te aperto nell’aprile del 1502 da un gruppo di frati e prelati della Curia Romana,
tra cui il cardinale Bernardino Lopéz de Carvajal e il francescano bosniaco Gior-
gio Benigno Salviati, il fantomatico libro contenente le rivelazioni avute dal frate
Amadeo Menez da Silva morto venti anni prima. Da qui, gli arcana tratti da questa
Apocalypsis Nova iniziarono a circolare ma in una forma rimaneggiata e integrata
secondo le esigenze teologiche, politiche e autopromozionali dei suoi scopritori.
La venuta imminente del pastor ivi professato, incaricato di pacificare la cristia-
nita, scateno ferventi aspettative nell’ambiente profetico del primo Cinquecento.
Guillaume Postel, alla meta del secolo, osservava che quasi ogni cardinale poteva
vantare una copia dell’4.N. nella propria biblioteca.

Nell’introduzione si rintracciano immediatamente due punti chiave della trat-
tazione di Fusari. Il primo, su cui si sofferma anche Danilo Zardin nella prefazione,
¢ ’esistenza di un nucleo autenticamente attribuibile al frate Amadeo di quella che
solo dopo varie interpolazioni sarebbe diventata 1’opera a noi pervenuta. In tal modo,
Fusari si pone a meta strada tra coloro, come Morisi Guerra, che avevano escluso
Amadeo dalla storia della “sua” profezia e letto il testo come prodotto praticamente
esclusivo della mano di Salviati, e chi invece, come Dias, aveva rivendicato la piena
paternita amadeita all’intera opera. Il secondo punto ¢ la necessita di affiancare alle
testimonianze scritte anche quelle iconografiche che in numerose parti del volume
figurano come prove della fruizione sotterranea delle profezie (pseudo)amadeite.

11 primo capitolo ha lo scopo di percorrere rapidamente la costruzione e tra-
smissione dell’4.N. toccando tappe che verranno approfondite nei tre capitoli suc-
cessivi. Fusari argomenta in maniera convincente I’esistenza di un libro precedente
I’apertura del 1502, prendendo sul serio alcune fonti gia note, come I’atto notarile
del 1482 sulle ultime volonta di frate Amadeo, e adducendone di nuove, quali gli
affreschi della chiesa dell’ Annunciata di Borno, in provincia di Brescia. Non ¢ chia-
ro, tuttavia, perché I’ingiunzione di Amadeo a non parlare del libro, usata da Fusari
per spiegare il silenzio nelle fonti amadeite contemporanee (pp. 32-37) non dovesse
avere lo stesso effetto dal punto di vista iconografico, per cui troviamo i frati biogra-



RECENSIONI / REVIEWS 781

fi reticenti a scrivere delle opere del loro fondatore, ma ben proclivi a raffigurarlo
con la stessa in mano e la scritta «Aperietur in tempore».

Dal secondo capitolo inizia il dispiegamento dei fempi in cui 1’autore scandisce
la vicenda. Partendo dal testo, confrontato col modello apocalittico giovanneo e gli
affreschi dei conventi della congregazione, si cerca di individuare un “precipitato”
di discorso amadeita, che ha in ultima analisi a che fare con le istanze mariane im-
macoliste e con un’idea di reformatio teologica e liturgica molto piu che spirituale e
personale come sara quella protestante di li a pochi anni. Di grande interesse 1’ipo-
tesi, non completamente nuova ma per la prima volta portata cosi a fondo, dell’in-
fluenza dell’4.N. nell’ambientazione e disposizione dei soggetti nella Vergine delle
rocce di Leonardo da Vinci.

11 terzo capitolo ¢ dedicato al tempo successivo alla redazione del nucleo ama-
deita, vale a dire alla fruizione del testo da parte di Giorgio Benigno Salviati e
alle altre strategie non vincenti di utilizzo del testo. Tra queste quella del cardinal
Carvajal, che tento di accreditarsi come pastor negli anni del conciliabolo pisano,
entrando in conflitto col papato di Giulio 11 e con I’ex compagno di falsificazione
Salviati. Di questa via, come di altre, abbiamo ancora scarse conoscenze € siamo
costretti a riconoscere che la versione uscita vincitrice, poiché I’unica veramente
pervenutaci, ¢ quella di Salviati. Fusari € estremamente attento nel delineare il pano-
rama culturale in cui I’4.N. veniva letta. Sottolinea non solo quali attese e speranze
il frate bosniaco proietto nel testo a sua disposizione, ma anche, e forse piu, le po-
tenzialita che, al contrario, la redazione amadeita forniva a personaggi di simpatia
fiorentina, umanistica e savonaroliana come lui. Il procedimento ¢ inverso rispetto
a quello spesso proposto dalla storiografia e presenta numerosi spunti interessanti.
Quello che inizio a diffondersi era un nucleo di testo che da una parte era ormai fuori
moda («La prima lettura del libro da parte degli scopritori dovette essere, per questi
motivi, una delusione», p. 172) dall’altra si adattava molto bene al filtro savonaro-
liano e alle prospettive di concordia e pacificazione della cristianita dei numerosi
potenziali lettori.

Conclusosi il decennio di elaborazione dell’4.N. da parte di Salviati, a grandi
linee coincidente con il papato di Giulio 11, Fusari ne percorre nel quarto capitolo il
crepuscolo. Dal momento che «il mondo nel quale era nata e poi era stata riscritta
I’ Apocalypsis Nova stava scomparendo» (p. 231), si giunge da una parte alla chiu-
sura della stagione profetica che aveva caratterizzato la fine del secolo e gli inizi del
Cinquecento, dall’altra alla prima condanna informale dell’opera per mano di Paolo
Giustiniani all’altezza del 1518.

Le due appendici offrono infine un contributo notevole agli studi, nella misu-
ra in cui vi si trovano pubblicati, insieme ad altri documenti dei manoscritti Ma-
gliabecchiano 39.1 e Trivulziano 402, i due scambi epistolari tra Giorgio Benigno
Salviati e Ubertino Risaliti, e tra Lorenzo Violi e I’anonimo amadeita, che gia nel
primo capitolo Fusari aveva presentato quali fonti inderogabili per 1’argomento
(pp.45-46).

Il lavoro di Fusari ¢ di grande interesse e diventera senz’altro imprescindibi-
le nella storiografia sull’argomento. Il groviglio di redazione e ricezione dell’4-
pocalypsis Nova ¢ abilmente dipanato dall’autore attraverso i tempi diacronici e
distesi che fanno 1’oggetto del libro. L’aggiunta delle testimonianze iconografiche
al corpus di fonti ¢ lodevole dal punto di vista metodologico, nonché efficace e
interessante nella maggior parte dei casi anche se talvolta piuttosto artificioso nel
ricondurre inesorabilmente i temi figurativi all’4.N.. La concretizzazione del li-



782 RECENSIONI / REVIEWS

bro amadeita, la proto-Apocalypsis Nova, ¢ convincente ¢ ben provata, sebbene
porti in alcuni passaggi a raffigurarsi un frate Amadeo troppo somigliante ad un
cardinale Richelieu, esperto di strategia politica e curiale, nonché acuto promo-
tore della piu alta teologia francescana di tema immacolista, quando le fonti e
I’Apocalypsis stessa vi vedono piuttosto un poverello semi-illetterato che dettava
le proprie visioni a messer Francesco Biondo. Suggestiva la conclusione col “dub-
bio fiorentino™: per quanto il tema del Tetragrammaton sia davvero marginale
nell’A.N. e difficilmente il riferimento nello Sposalizio della Vergine di Rosso
Fiorentino sia da ricondurre ad esso, soprattutto a fronte della vasta produzione di
quei cabalisti cristiani che Fusari pur menziona. Sono nondimeno comprensibili il
dubbio proposto ¢ la suggestione. D’altronde la scomparsa dell’originale amadei-
ta, in possesso di Carvajal, poi di papa Clemente v fino al sacco di Roma e mai
piu ritrovato, rende irresistibile la prospettiva di rintracciarlo, che sia direttamente
o attraverso quella diffusione silenziosa per tramite di Ubertino Risaliti che sem-
bra informare segretamente gli ambienti colti fiorentini. I ricchi spunti offerti dal
volume riconfermano ancora una volta il fascino e I’interesse di un testo, quale
I’Apocalypsis Nova, che «Riusciva a catalizzare il bisogno di rinnovamento e 1’at-
tesa del risolutore che potesse ridare equilibrio a un mondo percepito ormai come
irrimediabilmente frammentato» (p.102).

Ivan Angileri (Sapienza Universita di Roma)

ivan.angileri@uniromal..it

Grurio Bust, La sposa mistica. Corpi terreni, erotismo divino. Dal «Cantico dei
cantici» a Paul Celan (I millenni), Einaudi, Torino 2025, pp. xxx - 516. ISBN
9788806255855.

Un «manuale di erotismo misticamente pratico»: cosi Giulio Busi definisce pro-
vocatoriamente la sua opera nell’introduzione. Si tratta di un’antologia ragionata
che attraversa quattro millenni di letteratura appartenenti a tradizioni e culture di-
verse, inseguendo il motivo della sposa mistica. Il punto di partenza non poteva che
essere il Cantico dei cantici, forse il testo biblico piu controverso: poema d’amore
carnale per alcuni, allegoria spirituale per altri, che ha alimentato secoli di esegesi
oscillante tra lettera e spirito, tra corpo e trascendenza.

Chi ¢ la sposa mistica? E una sposa che vive sulla terra ma che si unisce al
trascendente, con un piede tocca la terra e con la bocca sfiora il cielo, culminando
nella mistica morte di bacio. Una sposa mistica puo esistere in ogni sposa terrena,
se lo vuole. Le nozze mistiche sono delle nozze come le altre, spiega 1’autore,
senonché i due coniugi sono distanti, diseguali, incompatibili. Nell’amore mistico
la tensione del desiderio ¢ data dall’irraggiungibilita dell’amato, e pure da una
vicinanza emotiva a questo che alimenta la potenza del desiderio — un tema sul
quale, prima ancora della moderna psicanalisi, la letteratura mistica ebraica si era
interrogata. Il desiderio ¢ anche la forza motrice dell’amore, che non si spiega se
non come evento che ha bisogno di bruciare per esistere e che trova spazio nelle
pagine di questo libro.

1l tema della sposa mistica ¢ presente in alcune interpretazioni del Cantico dei
cantici, secondo le quali ’intero argomento dell’opera sarebbe quello di una gio-



RECENSIONI / REVIEWS 783

vane sposa, che rimpiange il marito della giovinezza e lo cercal. E perché tra i due
amanti scegliere proprio la sposa? L’autore risponde con una citazione giovannea:
«E sposo colui che ha la sposa» (Gv 3,29), mentre anche Giovanni Garbini sottoli-
neava che «sia nel dialogo babilonese, sia nella poesia egiziana la donna ¢ la vera
protagonista sentimentale, esattamente come nel Cantico»?. La letteratura mistica
ebraica ha elaborato il tema dell’amore tra i due amanti come allegoria dell’amore
di Israele per Dio, dove talvolta Israele ¢ femmina e Dio ¢ un uomo, talaltra i ruoli
si capovolgono. Da qui I’ipotesi che il tema della sposa sia un tema che attraversa la
questione dei generi per superarla, cosi come aveva fatto il mito platonico dell’an-
drogino. Il concetto di erotismo solo apparentemente si oppone a quello dell’asce-
tismo, in quanto I’impulso ascetico che si manifesta nella devozione pia potrebbe
essere generato da un desiderio erotico, che ¢ un elemento ricorrente nella fenome-
nologia dell’esperienza religiosa. Fu ’attitudine negativa verso i piaceri corporali a
incoraggiare un’interpretazione allegorica che ha sostituito 1’erotismo letterale del
testo attraverso un erotismo spiritualizzato®. I cabbalisti, in particolare, intensifica-
rono il nesso tra ascetismo ed erotismo. Ma questo non ¢ avvenuto solo nella mistica
ebraica. Basti pensare a Giovanni della Croce o Teresa d’Avila, i cui testi sono pre-
senti in questa antologia, i quali definiscono tutto I’essere del mistico, trasformato
dalla profonda esperienza dell’amore di Dio, come matrimonio mistico®. L’autore
parte dalla tradizione giudaico-cristiana per arrivare, parlando del vagheggiamento
e della follia amorosa, a Mirabai, la principessa indiana di epoca Moghul indomita
nel turbinio della propria estasi nel culto di Krsna, oppure a Rabi‘a, la piu celebre
tra le mistiche musulmane dell’vir secolo.

11 testo si configura come un’antologia ragionata, che potrebbe catalogarsi piu
come una raccolta di “materiali” messi a disposizione per il lettore: la creativita
dell’autore sta sia nella scelta operata sia nell’abilita di accostarli sapientemente
come tessere di un puzzle o istantanee in un album di nozze. L’accostamento dei
testi, pitl che argomentato, ¢ suggerito per giustapposizione, ¢ la scelta di limita-
re ’apparato interpretativo a brevi introduzioni ¢ coerente con il fine antologico
dell’opera.

Cosi ogni sezione del libro segue un filo conduttore dato da alcune parole che I’au-
tore antepone come titoli di paragrafi: nella prima sezione questa sposa prima si mostra
come “figlia, madre, anima”; nella seconda sezione il focus si restringe sulle singole par-
ti del suo corpo: “capelli, occhi, bocca”; nella terza parte la sposa ¢ descritta come “Sa-

9 <

pienza, o una citta, un giardino, un fiore”; poi viene vista nel suo agire: “ride”, “arrossi-

CEINT3

sce”, “contempla” e “si innamora”; la quarta sezione ¢ interamente dedicata alle nozze,
per cui “si sposa”, “ ¢ amante”, “¢ amata”; infine, “muore”, “¢ in paradiso” e “rinasce”.
L’accostamento tra i testi all’interno delle stesse sezioni non ¢ casuale. Ad esempio, a
p. 276 troviamo “Per bocca del Signore”, un testo tratto dal Talmud babilonese, Bava

Batra 17a di fianco al Commento a una canzona d’amore di Girolamo Benivieni di

! Cfr. Rashi di Troyes, Commento al Cantico dei cantici, a cura di A. Mello, Edizioni Qigajon,
Magnano 1997, p. 107.

2 G. Garbini, /I Cantico dei cantici nel quadro della poesia dell’antico Oriente, in «Sefarad»
57,1 (1997), pp. 51-68: p. 58.

3 E.R. Wolfson, 4sceticism and Eroticism in Medieval Jewish Philosophical and Mystical Exe-
gesis of the Song of Songs, in J.D. McAuliffe - B.D. Walfish - J.W. Goering, With Reverence for the
Word- Medieval Scriptural Exegesis in Judaism, Christianity and Islam, Oxford University Press,
Oxford - New York 2003, pp. 92-118.

4 B. Merriman, s.v. “Stato mistico”, in Dizionario di mistica, a cura di E. Borriello ef al., Libre-
ria Editrice Vaticana, Citta del Vaticano 2016, pp. 1176-1177: p. 1176.



784 RECENSIONI / REVIEWS

Pico della Mirandola, che tratta della morte di bacio. Tra i testi ebraici, molti passi
sono tratti dal Sefer ha-Zohar, di cui Busi ha gia curato una traduzione in lingua italia-
na per 1 tipi di Einaudi nel 2016. Immancabile ¢ il Lekah dodi, cantato in sinagoga nel
giorno di sabato, atteso come giorno in cui si attende e si desidera la sposa, ¢ preziosi
sono i testi in italiano del Talmud, il cui processo di traduzione in italiano ¢ ancora
in corso’. Tra i testi di altre tradizioni in greco ricorre piu volte la storia di Giuseppe
e Aseneth, e gli inni orfici; poi brani del Corano, del poeta e mistico indiano Kabir e
dello gnostico Valentino; mentre tra i moderni si annoverano Chandra Livia Candiani,
Franz Kafka, Emily Dickinson e molti altri. Tra questi Busi ha il merito di aver incluso
Cristina Campo, una voce poetica del Novecento che, relegata all’anonimato mentre
fu in vita, ancora oggi fatica a ricevere una adeguata attenzione da parte degli studiosi
delle religioni. La poetica di Cristina Campo rientra pienamente nel tema trattato nel
libro; in vita la poetessa ambi a scrivere una specie di Cantico dei cantici al contrario:
«Vorrei scriverlo nella lingua pit moderna, [...] e insieme dovrebb’essere solenne e
puro — e anche qualcosa di terribilmente vivo — come un piccolo Goya. E il Cantico
dei senza-lingua»®.

Un nome ulteriore che avrebbe potuto trovare posto nel florilegio ¢ Angiolo Or-
vieto (1869-1967), poeta ebreo e autore di una raccolta di poesie intitolata La sposa
mistica e altri versi’, oggetto di studi quasi esclusivamente di Caterina del Vivo,
altrimenti ignorato.

Anche in questo testo Busi ha dimostrato, come gia in Qabbalah visiva (Einau-
di, Torino 2005), un’attenzione particolare per il corredo grafico che accompagna i
testi. Come un manoscritto medievale, La sposa mistica ¢ inframmezzata da alcune
tavole a tema erotico di Hilma af Klint (1862-1944), una pittrice svedese, considerata
un’antesignana dell’arte astratta, che ebbe interessi teosofici e la cui Colomba (grup-
po IX,1914) appare in sovracopertina.

L’opera ¢ coerente e, per la sua struttura interna, fornisce una comparazione tra
i diversi modi in cui il tema della sposa mistica viene affrontato in diverse lettera-
ture, consentendo al lettore di accedere ai testi piu significativi scelti dall’autore. 11
registro dell’opera segue le salite e le discese della sposa mistica, comprendendo ora
il canto x1 (vv. 28-81) del Paradiso di Dante, ora la descrizione dell’app di incontri
Bumble. Questa caratteristica rende il testo fruibile sia agli studiosi che vogliano
rintracciare una delle linee tematiche, sia a un pubblico piu ampio.

Il volume mette a disposizione testi rivolti all’ampia circolazione e testi di alto
livello letterario, finendo per mettere di fianco immaginario erotico e immaginario
ascetico, corpi terreni ed erotismo divino, ¢ mostrando come la forza del desiderio
erotico che muove al trascendente sia la stessa che ci muove verso I’altro: 'uno ali-
menta 1’altro, in quanto «La Shekinah aleggia su chiunque abbia una compagna, ma
non su chi ne ¢ privo. Per questo motivo, Ezechia [...] decise di sposarsi, e poi prego
il Signorex»®.

Delia Del Prete (Sapienza Universita di Roma)

delia.delprete@uniromal..it

> Si veda il progetto di traduzione alla pagina: <https://www.talmud.it/it/progetto/>.

¢ C. Campo, Lettere a Mita, a cura e con una nota di M. Pieracci Harwell, Adelphi, Milano
1999, p. 48.

" A. Orvieto, Sposa mistica e altri versi (1890-1892), F.1li Bocca, Firenze 1983.

8 Zohar, a cura di G. Busi, traduzione dall’aramaico e dall’ebraico di A.L. Callow, Einaudi,
Torino 2016: vol. 1, 228b.



RECENSIONI / REVIEWS 785

JAE HEE HAN, Prophets and Prophecy in the Late Antique Near East, Cambridge
University Press, Cambridge 2024, x+289 pp. ISBN 978-1-009-29775-2.

Il recente volume di Jae Hee Han, Assistant Professor di Religious Studies e
Judaic Studies alla Brown University di Rhode Island, indaga la rappresentazione
del profetismo ¢ della rivelazione in diverse comunita religiose (giudei, cristiani,
manichei e filosofi neoplatonici) del Vicino Oriente tardoantico (tra Egitto, Siria e
Mesopotamia), sia come autorappresentazione di sé stessi sia come strumento po-
lemico tra di esse. Esso ¢ di grande interesse per gli storici delle religioni per una
serie di motivi. Innanzitutto, benché negli studi sulle singole tradizioni religiose tali
questioni siano state lungamente affrontate', mancava nella storia degli studi una mo-
nografia specifica che analizzasse sinotticamente e sistematicamente la questione del
profetismo in quel preciso contesto. Proprio grazie a questo taglio multidisciplinare
e innovativo, il volume permette allo specialista della singola tradizione religiosa di
valutare assonanze e contrasti con altre tradizioni.

11 capitolo introduttivo chiarisce il metodo dell’autore e la terminologia utilizza-
ta, lo stato attuale degli studi e I’articolazione del libro. Il primo capitolo valorizza la
narrazione del Codice Manicheo di Colonia (CMC), ¢ in particolare la testimonianza
riportata sotto il nome di Baraies?. Il secondo capitolo valorizza i Kephalaia manichei
(Keph.) e alcuni passi specifici legati al profetismo di Mani. Il terzo capitolo mette in
un confronto oppositivo il profetismo delle Omelie pseudoclementine e il profetismo
dei manichei. Il quarto capitolo valorizza le Omelie messe a confronto con la tradi-
zione rabbinica come testimonianze di una rivelazione orale. Il quinto capitolo mette
a confronto il concetto di prognosis nei testi manichei, pseudoclementini e neoplato-
nici. Il sesto e ultimo capitolo riprende la questione della prognosis valorizzando la
letteratura mistica giudaica tardoantica (Hekhalot).

Sebbene 1’autore stesso si premuri di precisare nella sua introduzione che non
si tratta di una monografia sul manicheismo, ma sul pit ampio contesto religioso del
Vicino Oriente tardoantico®, ¢ evidente la preminenza di questo sistema religioso
nella trattazione complessiva e nei rapporti tra le tradizioni esaminate. Questa valo-

! Per quanto riguarda il manicheismo, importanti articoli sul tema sono L. Koenen, Manichaean
Apocalypticism at the Crossroads of Iranian, Egyptian, Jewish and Christian Thought, in L. Cirillo
- A. Rosselli (eds.), Codex Manichaicus Coloniensis. Atti del Simposio Internazionale (Rende-Aman-
tea 3-7 settembre 1984), Marra, Cosenza 1986, pp. 285-332; G. Quispel, Mani, the Apostle of Jesus
Christ, in J. Fontaine - C. Kannengiesser (eds.), Epektasis. Mélanges patristiques offerts au cardinal
Jean Daniélou, Beauchesne, Paris 1972, pp. 667-672; J. Ries, La figure prophétique de Mani et les
origines de sa doctrine a la lumiere des Kephalaia coptes et du Codex de Cologne, in S. Giversen -
M. Krause - P. Nagel (eds.), Coptology: Past, Present, and Future. Studies in Honour of Rodolphe
Kasser, Peeters, Leuven 1994, pp. 109-121.

2 Si tratta di una figura fondamentale per il CMC. Due articoli che mettono specificamente a
tema il ruolo di questo personaggio nella biografia di Mani sono J. Ries, Baraies le Didascale dans
le Codex Mani. Nature, structure et valeur de son temoignage sur Mani et sa doctrine, in L. Cirillo
- A. Van Tongerloo (eds.), Atti del terzo congresso internazionale di studi “Manicheismo e Oriente
Cristiano antico”, Brepols, Turnhout 1993, pp. 305-312; E. Tigchelaar, Baraies on Mani's Rapture,
Paul, and the Antediluvian Apostles, A. Hilhorst - G.H. van Kooten (eds.), The Wisdom of Egypt.
Jewish, Early Christians, and Gnostic Essays in Honour of Gerard P. Luttikhuizen, Brill, Leiden
2005, pp. 429-441.

3 La questione della componente giudeocristiana e mesopotamica della formazione di Mani ¢
stata valorizzata anche da una pubblicazione recente riguardo all’identita religiosa e al ruolo dei bat-
tisti della formazione di Mani; S. Mimouni, Les baptistes du Codex manichéen de Cologne sont-ils
des elkasaites?, Brepols, Turnhout 2020.



786 RECENSIONI / REVIEWS

rizzazione del manicheismo nel suo pit ampio contesto di formazione e di diffusione
(capp. 1-2) e I’analisi del ruolo determinante che il pensiero di Mani ha avuto nell’in-
fluenzare le tradizioni religiose di quell’area geografica (capp. 3-5) sono due ele-
menti di pregio e originalita di questo volume. Infatti, se lungamente ¢ stata studiata
la questione di come il manicheismo si sia arricchito traendo elementi dalle diverse
culture con cui sia entrato in contatto?, invece, meno esplorata ¢ stata 1’influenza o
quantomeno I’incidenza del manicheismo sulle realta religiose pit prossime; pertan-
to, questo libro si pone come pietra miliare di un percorso ad oggi poco analizzato.

D’altronde, la fortuna e I’ampia diffusione del manicheismo in tutto il mondo
tardoantico ¢ stata dovuta anche ai raffinati strumenti ideologici, retorici e culturali
di cui i manichei facevano uso nelle loro missioni’, che emergono dai pochi testi che
ci sono giunti. Dunque non ci sono ragionevoli motivi per escludere la presenza dei
manichei dai luoghi e dai momenti culturali in cui essi potevano essere presenti, né
si puo certamente escludere a priori che essi con il loro linguaggio abbiano potuto
influenzare (per opposizione) il dibattito di altre tradizioni religiose.

Ci sono altri due aspetti lodevoli nella metodologia dell’autore, che si pongono
in linea con le attuali ricerche sul manicheismo®. Innanzitutto I’autore riferendosi al
manicheismo ¢ sempre attento a non descriverlo come un fenomeno unitario e mo-
nolitico, ma fa riferimento a diverse comunita, che, pur partendo da un fondamento
comune (la persona di Mani e la dottrina racchiusa nei suoi testi), svilupparono idee
e rappresentazioni diverse a seconda del diverso contesto in cui si trovavano e dei
relativi interessi’. Inoltre 1’autore stesso non identifica il pensiero dei manichei che
emerge dai testi con quello di Mani (di cui ci sono giunti solo frammenti e brevi
citazioni); egli ¢ ben attento a far emergere il divario tra il fondatore ¢ i discepoli
successivi in merito all’interpretazione e all’aggiornamento (in base alle necessita
dottrinali e polemiche) che questi ultimi applicano alle dottrine e alla figura stessa
del loro maestro.

1 differenti capitoli affrontano ulteriori questioni in diversi contesti, ma si pud
rintracciare una tesi di fondo generale secondo la quale il profetismo ¢ una sorta di
linguaggio universalmente comprensibile nelle categorie religiose del Vicino Oriente
tardoantico, declinato secondo le categorie religiose delle diverse comunita presenti
in quell’area geografica. Leggendo le diverse fonti e mettendo a tema le loro analo-
gie, I’autore dimostra che, per quanto ogni tradizione avesse le sue peculiarita lette-
rarie e il suo specifico retroterra culturale, le diverse manifestazioni, lungi dall’essere
‘nuove’ o tantomeno ‘uniche’ nel panorama storico-religioso dell’epoca, sono perfet-

* La bibliografia su questo tema ¢ molto vasta. Per gli studi che concernono questa monografia
(in particolare il cap. 2); G. Quispel, Transformation through Vision in Jewish Gnosticism and the
Cologne Mani Codex, in «Vigiliae Christianae» 49, 2 (1995), pp. 189-191; J. van Oort, Jewish Ele-
ments in the Cologne Mani Codex, in «Journal of Early Christian History» 9, 3 (2019), pp. 85-96.

> Anche su questo tema i contribute scientifici sono molti, solo a titolo di esempio si cita la
brillante raccolta di saggi sui Kephalaia di Dublino, editati recentemente; J.D. Beduhn - P. Dilley -
1. Gardner, Mani at the court of the Persian Kings: studies on the Chester Beatty Kephalaia Codex,
Brill, Leiden 2015.

© Ad es. i recenti J.H. Han, The baptist followers of Mani: reframing the Cologne Mani Codex, in
«Numen» 66 (2019), pp. 243-70; 1d., Mani the Anchorite, Mani the Apostle: the Cologne Mani Codex
and Syrian asceticism, in «Vigiliae Christianae» 77 (2022), pp. 47-68.

7 Si citano solo due pubblicazioni di riferimento sul tema; N.A. Pedersen, Die Manichder in
ihrer Umwelt, in C. Markschies - J. van Oort (eds.), Zugdnge zur Gnosis, Peeters, Leuven 2013,
pp. 248-278; N.A. Pedersen, Manichaean Self-Designations in the Western Tradition, in J. van Oort
(ed.), Augustine and Manichaean Christianity, Brill, Leiden 2013, pp. 177-196.



RECENSIONI / REVIEWS 787

tamente comprensibili come diverse facies del medesimo contesto e del medesimo
dibattito®. D’altronde, 1’autore stesso in piu occasioni afferma che i concetti di ‘nuo-
vo’ e ‘unico’ associati al mondo antico riflettono soltanto le scoperte e i limiti della
ricerca scientifica, piu che la situazione reale del mondo antico.

In conclusione, il libro raggiunge gli obiettivi annunciati nell’introduzione,
mostrando un metodo ben fondato sulle fonti antiche e presentandone una lettura
convincente e originale. Per tutte queste ragioni, possiamo concludere che il nuovo
volume di Jae Hee Han ¢ una lettura fondamentale per gli studiosi di manicheismo,
ma per le sue specificita puo senz’altro essere di grande interesse per chi adotta una
prospettiva storico-religiosa.

Filippo Gerace (Sapienza Universita di Roma)

filippo.gerace@uniromal..it

8 Sulla questione dell’utilizzo da parte dei manichei di un linguaggio apocalittico e profetico
di origine giudaica e giudeocristiana; J.C. Reeves, The ‘Elchasaite’ Sanhedrin of the Cologne Mani
Codex in the Light of Second Temple Jewish Sectarian Sources, in «Journal of Jewish Studies» 42, 1
(1991), pp. 68-91; 1d., Heralds of that Good Realm: Syro-Mesopotamian Gnosis and Jewish Tradi-
tions, Brill, Leiden 1996; P. Townsend, “And the Earth Spoke to Him". Revelatory Topography in the
Cologne Mani Codex, in «Gnosis» 9 (2024), pp. 184-210.



